CE 40

## **Jacques Briend**

# El libro de Jeremías

FDITORIAL VERBO DIVINO Avda de Pamplona, 41 ESTELLA (Navarra) 1983 Jeremías es indiscutiblemente el libro del Antiguo Testamento que más manejan los cristianos. Sería de esperar entonces que hubiera un gran número de comentarios de esta colección profética. Pero resulta todo lo contrario, al menos en nuestro país. Hace tiempo que los lectores de CUADERNOS BÍBLICOS pedían un «JEREMÍAS». No era fácil la empresa, ya que había que tener en cuenta algunos trabajos importantes escritos en los últimos años en lengua inglesa y alemana. Jacques BRIEND, profesor del Instituto Católico de París, a quien ya debemos la excelente introducción a la lectura del Pentateuco (CB 13), puso manos a la obra con el dominio y la precisión que le caracterizan. Aquí tenemos el fruto de su trabajo.

Este Cuaderno se propone ante todo introducir en el conjunto de la colección de Jeremías. Después de exponer los problemas históricos y críticos que plantea el libro, su formación y su transmisión, se invita al lector a recorrer el conjunto de la colección siguiendo un itinerario original.

Con sus dos versiones distintas y las huellas perfectamente visibles de dos reediciones, el libro de Jeremías demuestra la vitalidad de los textos de fe que las comunidades creyentes reciben y se apropian adaptándolos a las nuevas necesidades. Este Cuaderno pone de relieve dicho fenómeno de «relectura»; también puede servir para ilustrar la famosa cuestión de la «actualización» de los textos bíblicos. Demuestra cómo la fidelidad a la palabra de Dios no es esclerosis o mera repetición, sino apertura y novedad. Las circunstancias obligan sin cesar a profundizar en la fe y a expresarla en fórmulas nuevas. Captamos así uno de los ejes de la predicación de Jeremías, lo que él llama «el cambio de corazón».

La lectura de este Cuaderno hace aparecer en filigrana la figura impresionante del profeta de las naciones cuyos sufrimientos evocan el de Dios ante la incapacidad del pueblo para escuchar la palabra. La tradición cristiana se ha complacido en ver en el profeta Jeremías una figura del profeta Jesús.

#### INTRODUCCION

#### Jeremías, el hombre y el profeta

¿Quien iba a soñar con escribir una biografia de Jeremias, para decir quien fue aquel hombre y aquel profeta a lo largo de una vida marcada por la llamada de Dios? A menos que uno fuera poeta o novelista o las dos cosas a la vez, esa tarea es prácticamente imposible porque no temenos que uno sea poeta o novelista o las dos cosas ala nombre del profeta y que no pretende ser una biografia Es verdad que esta colección profetica abunda en relatos biográficos y hasta autobiográficos, señal de que los discipulos de Jeremias consideraron la vida del profeta como una fuente de enseñanza para nosotros. Pero esos relatos no siguen un orden cronologico. Si intentamos restablecer ese orden chocamos en seguida con el valor de las indicaciones que se nos ofrecen en la cabecera del capitulo muchas de las cuales se insertaron en el curso de la redaccion del libro. A pesar de todo, podemos arriesgarnos a presentar un retrato sin pretender ofrecer una biografia que sigue teniendo para nosotros muchos puntos oscuros

Jeremias debio nacer entre los años 650 y 645, por tanto, tendria unos 20 años cuando fue llamado al ministerio profetico que tuvo lugar el año 13º del reinado de Josias rey de Judá (640-609), es decir el 627/626 (Jr 1, 2) El relato de mision (Jr 1 6) confirma que Jeremias era joven cuando oyo la llamada de Dios Sin embargo alqunos comentadores, ciertamente poco numerosos proponen leer la fecha de Jr 1, 2 como la del nacimiento del profeta Jeremias habria nacido entonces por el 627 y habria sido llamado al ministerio profético el 609, fecha de la muerte del rey Josias. Uno de los principales argumentos para esta cronologia reside en la llamada al celibato (Jr 16 1-9) que significa la irrevocabilidad del juicio de Dios sobre su pueblo y que no pudo tener lugar antes del 604. Si Jeremias nacio por el 645, esa llamada le habria llegado cuando tenia más de 40 años y esto parece ser demasiado tarde, sobre todo si pensamos en la importancia del matrimonio en la sociedad de aquellos tiempos ¿Puede superarse esta dificultad? Si ciertamente en la medida en que el texto de Jr 16 coloca el sentido del celibato dentro del marco de ministerio profético, sin prejuzgar para nada la situación propia de Jeremias mucho antes del 604. Por otra

parte, colocar el nacimiento de Jeremias en el 627 obliga a desechar toda la predicación del profeta durante el reinado de Josias lo cual encierra no pocas dificultades

El niño Jeremias pertenece a una familia establecida en Anatot, una aldea situada a 6 km al nordeste de Jerusalen Reside por tanto en el territorio de la tribu de Benjamin (cf Jos 21, 17-18) tribu que se consideraba como ligada al Israel del norte En la epoca de Jeremias, Anatot dependia sin embargo de la administración real de Jerusalén. De todas formas, antes de ir a Jerusalen, Jeremias tiene sus raices en territorio benjaminita como profeta, estará preocupado por el porvenir de Israel, el reino del norte para el que reserva su primera predicación, en la que encontramos la influencia de la predicación de Oseas, el gran profeta del Israel del norte

Hay otro punto que llama la atencion. Se ha propuesto la hipotesis de que la familia de Jeremias descendia del sacerdote Abiatar, a quien Salomon le asigno la residencia de Anatot por haber seguido el partido de Adonias, otro hijo de David (1 Re 2, 26-27 cf 1 Re 1, 7) El comienzo del libro indica claramente una filiación sacerdotal cuando presenta a Jeremias como «hijo de Jelcias, de los sacerdotes residentes en Anatot, territorio de Benjamin» (Jr 1, 1) ¿Descendia esta familia de Abiatar? Es una hipotesis probable y se observará que Anatot es una ciudad levitica segun Jos 21, 18 Aunque su padre fuera sacerdote, nada indica que Jeremias le sucediera en sus funciones sacerdotales. La reforma religiosa del rey Josias ¿no desconcertaria quizás la vida de los sacerdotes de la aldea de Anatot? No podemos demostrario con pruebas, pero cuando Jeremias llego a Jerusalen, guizás fue testigo de la negativa que opusieron los sacerdotes del templo jerosolimitano a dejar sitio a los sirvientes de los santuarios locales De todas formas. Jeremias chocará con la hostilidad de esos sacerdotes descendientes del sacerdote Sadoc (cf. Jr. 20) que incluso llegarán a procesarle (Jr 26, 7 s.) La verdad es que Jeremias habia pronunciado un discurso contra el templo (Jr 7) al que los judios habian convertido demasiado fácilmente en prenda de salvacion sin preocuparse para nada de la verdadera conversion. El atrevimiento de aquellas palabras muestra por lo menos que Jeremias no se sentia ligado al templo de Jerusalen lo cual lo distingue francamente de un profeta como Ezequiel

De estas primeras observaciones cabe deducir algunos rasgos que marcaron al futuro profeta durante toda su vida Jeremias está visceralmente apegado a una aldea de campesinos no es un hombre de ciudad a pesar de su presencia en Jerusalen a finales del reinado de Josias Nunca olvidará Jeremias su pertenencia a Anatot Por eso en pleno asedio de Jerusalen el profeta compra un terreno de un primo suyo que residia en Anatot (Jr 32 1-15 cf 37 11 12) accion que revela no solo sus vinculos con su familia y su aldea sino tambien la esperanza que sigue teniendo en un porvenir para el pueblo

Habiendo pasado toda su juventud en el campo Jeremias ha aprendido a observar a las gentes y las cosas. Su predicación denota ese contacto cotidiano con la vida de una aldea cuyos habitantes viven de la tierra de ahi su afición a las comparaciones sacadas de la naturaleza y del curso de las estaciones. Jeremias observa el almendro —el «alertador» segun el sentido de la palabra hebrea— el primer árbol que se cubre de flores para anunciar la prima vera (Jr. 1. 11). Conoce las costumbres de los pájaros las

de la perdiz (17 11) la ciguena la tortola la golondrina y la grulla (8 7) Conoce el valor del agua para las personas los animales y la tierra (14 3-6) y el cuidado que hay que tener con la cisterna para que no pierda agua (cf 2 13) Ha visto plantar vinas con la esperanza de fruto que pone en ellas el labrador (2 21) Estas observaciones y otras que se pueden deducir de la lectura del libro revelan un temperamento meditativo ya que son las cosas mas sencillas las que le hablan de Dios y de su accion Este hombre sencillo y delicado es al que Dios llama al ministerio profetico

Siguiendo esta llamada Jeremias va poco a poco descubriendo que la palabra de Dios que se le ha encargado transmitir es objeto de burla para mucha gente (6 10) y que cada vez se va haciendo mas dura de llevar Se puede incluso sospechar que el profeta llego a desanimarse y a pensar en abandonar su mision atravesando una verdadera crisis vocacional (Jr 15 15 21) sin duda durante el reinado de Joaquin No se escucharan sus llamadas a la conversion y Jeremias asistira como testigo directo e impotente a los acontecimientos que conduciran a la destruccion de Jerusalen en el ano 587 El profeta realiza entonces la experiencia de que por su propia vida y por los sufrimientos aceptados le toca atestiguar la fuerza de la palabra de aquel que lo cogio para ponerlo a su servicio

#### Las etapas de la predicación del profeta

#### - Entre el 627 y el 609 bajo el reinado de Josias

Jeremias lanza una llamada a la conversion al reino de Israel del norte (Jr 2-6) y dirige un mensaje de esperanza para los que habitan en las provincias que han pasado al imperio asirio desde el 722 (Jr 30-31) Es el periodo mas feliz del profeta el de los comienzos aunque no participo directamente en la reforma emprendida por el rey Josias el profeta tuvo que conocerla y participar de las esperanzas que suscitaba en muchos judios. No es posible determinar en que momento llego Jeremias a Jerusalen pero es interesante observar como el profeta recibio el apoyo de algunos funcionarios reales como Safan cuyos hijos intervendrán en favor de Jeremias en los momentos dificiles (Jr 26 24 36 12 cf 2 Re 22 38-14). Por tanto es bastante probable que Jeremias conociera a estos funcionarios a finales del reinado de Josias.

Entre el 609 y el 598 bajo el reinado del rey Joaquin
Jeremias está en Jerusalen y choca con la hostilidad del
rey Joaquin que da la espalda a la política iniciada por
Josias Lo esencial de la predicación profetica debe bus

carse en Jr 7-20 Hay dos episodios que marcan este periodo el discurso contra el templo (Jr 7) que provoco las iras de los sacerdotes (Jr 26) y el episodio del rollo quemado por el rey en el 604 (Jr 36)

- Entre el 597 y el 587 bajo el reinado de Sedecias

Tras el primer asedio de Jerusalen en el 597 por los babilonios y frente a los funcionarios reales que aconsejan al monarca. Jeremias insiste en una politica de sumision a Babilonia pero choca con la debilidad del rey Sedecias y la política egiptofila de sus asesores. Muchos relatos bio graficos ilustran este periodo (Jr 27 29 34 35 37-39)

#### - Despues del 587 bajo la dominación babilonica

Hemos de aceptar los datos del libro que nos muestran a Jeremias obligado a marchar a Egipto despues del asesinato de Godolias (Jr 40-43). Nada se nos dice en el texto de la muerte del profeta pero la influencia de Jeremias sigue ejerciendose a traves de la colección de sus predicaciones que recogida y aummentada con nuevas relecturas. Ilegara a formar el libro que leemos actualmente.

### I

# JEREMIAS Y LA HISTORIA DE SU TIEMPO

Constituido profeta para las naciones (1 5), Jeremías se ve obligado a tomar posicion frente a los acontecimientos y su palabra no puede separarse del contexto político propio del reino de Judá durante los años que precedieron a la caída de Jerusalen, la capital, en el año 587

Desde el 722, el remo de Israel había desaparecido como tal, transformado en provincias asirias, pero, a pesar de que habian desplazado a su población, una parte de los habitantes del antiquo reino seguia viviendo en el país. El reino de Judá es vasallo de Asiria durante los reinados de Senaguerib (704-681), Asaradon (680-669) y Asurbanipal (669-630) El imperio asirio esta ahora en su apogeo, pero al final del reinado de Asurbanipal aparecen los primeros signos de debilidad. El dominio asirio en Egipto es frágil, las conquistas que allí se han hecho no tienen porvenir, ya que las quarniciones asirias no pueden contener a los que en Egipto întentan rehacer la unidad del pais y, si esas quarniciones no recibieron el apoyo necesario, fue porque las fuerzas asırıas estaban ocupadas en Babilonia y en Elam Cuando Egipto recobre su unidad bajo Psamético I, pondra el pie en Palestina, en el 640, el faraon pone sitio a la ciudad de Asdod, aunque segun el testimonio de Herodoto (II, 157) la ciudad no fue tomada hasta 29 años más tarde (por el 611)

El año 640 constituye un nuevo giro en la vida del reino de Judá Tras el largo remado de Manases (687-642), sube al trono su hijo Amon que solo reino dos años (642-640), va que los oficiales de la corte conspiraron contra el (2 Re 21. 19-23) y lo mataron en su palacio. Este asesinato supone la existencia de un grupo favorable a una política anti-asiria y por consiguiente pro-egipcia. La actitud conquistadora de Egipto favorece esta revuelta en medio de la corte de Judá Por otra parte, los judios no son los unicos en rebelarse, va que tambien los árabes del este y algunas ciudades como Acco y Tiro en el oeste se sublevan contra Asurbanipal La reaccion asiria, segun la costumbre tradicional, fue muy violenta y los árabes fueron derrotados en las cercanías de Damasco Los otros reinos tuvieron que someterse y acallar sus deseos de independencia. En este contexto general es donde hay que situar la revuelta que tuvo lugar en Jerusalen el año 640 Josias es nombrado rev entonces. tras la muerte de su padre, esta proclamación estuvo dictada por la juventud del principe, incapaz de emprender una política personal La cercanía de las tropas asirias obligara al reino de Judá a dar signos concretos de su fidelidad, por lo que fueron ejecutados los autores del asesinato de Amon y de este modo se evito toda accion punitiva contra Judá

A partir del 638, cesan las grandes inscripciones del rey Asurbanipal, pero el gran rey sigue reinando en Asiria hasta el 630 En esta fecha, Asurbanipal deja el poder a su hijo Asur-etil-ilani (630-623) y el sigue reinando en Babilonia hasta el 627 Asi, pues, el año 630 señala el ocaso del poder asirio, a partir de entonces, los acontecimientos se precipitan "Como evolucionará la situación en Judá?

Josías es muy joven cuando sube al trono, ya que no cuenta más que 8 años (2 Re 22, 1), durante su menor edad, el reino está en manos de los funcionarios, de los que el profeta Sofonias traza un retrato poco halagueño (Sof 1, 8-9, 3, 3-4) Asiria sigue siendo poderosa, como demuestran los sucesos del 640. Egipto no logra inclinar la balanza de fuerzas a su favor. No ha sonado todavia la hora de un cambio radical, pero 10 años más tarde la situacion evoluciona favorablemente para todos los que sueñan con sacudir el yugo asirio y esperan una independencia politica En el 630, Josias tiene 18 años, esta fecha coincide más o menos con el comienzo de una politica personal por parte del joven soberano. A pesar de las incertidumbres de la cronología, se puede pensar que Josías empezo su política reformista por el 628 (cf. 2 Cr. 34. 3), va que ésta es necesariamente anterior al descubrimiento del rollo de la lev en el templo, que se realizo el año 622 durante las obras de reparación ordenadas por el rey. En todo caso, aunque intervinieran tambien otros factores, la fecha del 628 sigue muy de cerca a los comienzos de la decadencia de Asiria. En efecto el imperio asirio pierde el control de Babilonia, en donde el 626 Nabopolasar se hace con el poder v funda una dinastia. Además, los medos se convierten en un peligro continuo para los asirios. En este contexto, no se puede olvidar que la reforma religiosa emprendida por Josias, y que destacan notablemente los textos bíblicos, no es más que un aspecto de un proyecto politico más amplio Efectivamente, en una epoca bastante dificil de concretar el rey se asegura el control de una parte del antiguo reino de Israel, este control se extiende hasta Betel (2 Re 23, 4 15) y guizás hasta Samaria (2 Re 23, 19) Si el libro de las Cronicas (2 Cr 34, 6) piensa en una reconquista más amplia, esta presentación resulta dificil de justificar desde un punto de vista historico, ya que el libro de los Reves no se muestra ni mucho menos tan explicito

Por sus diversas iniciativas, la politica de Josias encontro un eco favorable, sobre todo entre los refugiados del norte que habitaban en Jerusalen y en sus alrededores. No es la profetisa Julda, que vive en el barrio nuevo, a la que se consulta cuando el descubrimiento del rollo en el 622 (2 Re 22, 14), es decir, en el momento de emprender la reforma religiosa? Todo lo que pudiera contribuir a res-

taurar la independencia nacional no podia menos de obtener una buena acogida, pero sigue siendo verdad que la influencia de esta reforma querida por Josias no debio ser muy profunda a juzgar por los oráculos de Jeremias y de Ezequiel Sea de ello lo que fuere, el rey Josias muere en Meguido el 609 probablemente asesinado por haber intentado oponerse a la intervencion del faraon Necao II (610-595) que había decidido acudir en ayuda de Asiria

A la muerte de Josias el «pueblo del pais» pone en el trono de Juda a Joacaz que recibe la unción y es proclamado rey en lugar de su padre. Detrás del laconismo del texto biblico (2 Re 23, 30b) y del uso de las formulas que describen la entronización real, hay que descubrir que Joacaz no es el hijo mayor de Josias, tal como se deduce de una comparación entre 2 Re 23, 31 (cf. 2 Cr. 36. 2) y 2 Re 23, 36 va que en el 609 Joacaz tiene 23 años, mientras que Joaquin, otro hijo de Josias, tiene 25 Señalemos ademas que Joacaz es igualmente designado en los textos biblicos con el nombre de Salun (Jr 22 11, 1 Cr 3 15) que debio ser su nombre de nacimiento. Dicho esto, puesto que Joacaz fue elegido rey, ¿como puede explicarse este golpe de fuerza por parte del «pueblo del pais»? La mejor explicacion consiste en descubrir en esta eleccion el deseo del «pueblo del pais» de hacer rey a un hijo de Josias que prosiguiera la politica de su padre, política a la vez antiasırıa y anti-egipcia. Esta opcion se revelaria catastrofica

De hecho, unas semanas despues de su subida al trono, Joacaz es destituido por Necao II y conducido a Riblá, donde se encontraba el cuartel general del faraon Tratado como prisionero Joacaz es conducido luego a Egipto, donde muere (2 Re 23, 34, 2 Cr 36, 3-4, Jr 22, 10-12, Ez 19, 4) De esta forma, el reinado de este soberano no fue mas que un corto intermedio que nos revela que la política de Josias no pudo seguir adelante

Habiendo eliminado a Joacaz que se oponia a su politica Necao II impuso como rey de Judá a Eliacin, hijo de Josias y hermano de Joacaz, que tomo o recibio como nombre de coronacion el de **Joaquin**, (cf. 2 Re 23, 34) Aunque se mostro respetuoso de la dinastia davidica, el faraon escogio sin embargo a un hijo de Josias que fuese favorable a Egipto, lo cual deja entender por que lo elimino el «pueblo del pais» a la muerte de Josias. Tenemos pues a un nuevo rey de Judá, vasallo del faraon de Egipto y obligado por consiguiente a pagarle tributo (2 Re 23, 33 35, 2 Cr 36, 3)

Si el libro de los Reyes es de una enorme sobriedad a proposito del reino de Joaquin, el de Jeremias nos dice un poco mas sobre la conducta de este rey, ya que el profeta no vacila en proclamar bien alto que el rey «edifico su casa con injusticias piso a piso, inicuamente, hace trabajar de balde a su projimo sin pagarle el salario» (Jr 22 13-19) Joaquin se hizo entonces construir o reconstruir un palacio recurriendo al trabajo forzado. Si pensamos que habia que pagar un pesado tributo, y ello en condiciones dificiles, la inconsecuencia del rey resulta aun mayor, ya que la construccion de que nos había el profeta Jeremias se hizo entre el 608 y el 604. Con su conducta, el rey de Juda demuestra claramente que la reforma de Josias es ya solamente un recuerdo, si el rey obra de este modo, ¿que es lo que haria el pueblo?

Vasallo de Egipto no por eso está seguro el reino de Juda ya que las tropas egipcias que habia dejado Necao II en el antiguo territorio asirio serian atacadas por los babilonios bajo el mando del celebre Nabucodonosor Este ultimo obtiene en Carquemis en junio-julio del 605, una importante victoria sobre los egipcios (cf Jr 46, 2-12) y persigue a las tropas del faraon hasta la provincia de Jama ocupando Ribla ciudad que habian tenido bajo su mando los egipcios durante varios años

Entre tanto Nabucodonosor tiene que volver aprisa a Babilonia donde acaba de morir su padre Nabopolasar (15 agosto 605), tras un viaje rapido, llega a Babilonia donde es reconocido rey por todo el país (7 de setiembre 605) Infatigable, el nuevo soberano vuelve a Siria y recorre victoriosamente el pais, sacando de este modo todo el provecho que puede de la batalla de Carquemis. Con un enorme botin regresa a Babilonia en marzo-abril del 604 para celebrar alli la fiesta del año nuevo. Entre mayo y diciembre del 604 Nabucodonosor vuelve una vez mas a Siria-Palestina y recibe el tributo de los reyes del país. A finales de año, marcha contra Ascalon y se apodera de la ciudad v de su rev En este contexto agitado v poco despues de su sumision, Joaquin quema el rollo escrito por Baruc por orden de Jeremias (Jr 36), escena que tiene lugar en invierno (Jr 36, 22) Asi, el rey de Juda, vasallo de Egipto entre el 609 y el 604, tiene que convertirse en vasallo a la fuerza de Babilonia por 3 años (2 Re 24, 1), es decir, entre el 603 y el 601

El 601, Nabucodonosor, que sabe que Egipto no ha renunciado a su soberania sobre Siria-Palestina y que incita a sus antiguos vasallos a la revuelta, decide enfrentarse directamente con el ejercito del faraon. La batalla entre los dos ejercitos fue dura, pero la victoria le correspondio a Egipto, que llego a apoderarse incluso de Gaza (cf. Jr. 47, 1). En Jerusalen surgio entonces la enorme esperanza de ver al faraon emprendiendo una campaña contra el norte. Joaquin deja de pagar a Nabucodonosor el tributo anual, signo de su vasallaje. El año 600, el rey de Judá se rebela contra la autoridad de Babilonia y pone todas sus esperanzas en Egipto a pesar de las advertencias de Jeremias.

Si Nabucodonosor no reacciono inmediatamente contra esta rebelion, tampoco se quedo inactivo. Segun 2 Re 24 2, el monarca babilonio se contento al principio con enviar algunas bandas armadas contra Judá pero el 598, una vez reconstituido su ejercito, Nabucodonosor decide intervenir contra ella. El mes de diciembre del 598, muere el rey Joaquin en circunstancias poco claras ya que donde 2 Re 24 6 había de una muerte natural, los textos del libro de Jeremias insinuan una muerte violenta (Jr 22, 19 36, 30)

A la muerte de su padre. Jeconias se convierte en rev de Juda (2 Re 24, 6) y tiene que sufrir el asedio que Nabucodonosor organiza contra Jerusalen Este asedio duro un mes o poco más y acabo, segun la Cronica babilonia, el 16 de marzo del 597 Jeconias se rindio al rey de Babilonia con su madre y todos sus allegados (2 Re 24, 12, Ez 17, 12) Esta decision prudente explica que el rey fuera tratado como simple prisionero y que su suerte fuera más llevadera que la que sufriria más tarde Sedecias. Asi, pues, en el 597 tiene lugar la primera deportacion de habitantes de Juda a Babilonia (2 Re 24, 14 16, Jr 52, 28), de la que forman parte no solo algunos personajes importantes, sino tambien los artesanos capaces de trabajar el metal. El reinado real de Jeconias duro asi tres meses, de diciembre del 598 a marzo del 597 no hay que hacer responsable de la catástrofe al joven monarca. Por eso, si la figura de Joaquin queda oscurecida en la tradición biblica, su hijo Jeconias desterrado en Babilonia, es a los ojos de muchos el verdadero rey de Judá

En Jerusalen, entre tanto Nabucodonosor establece un rey a su gusto, poniendo en el trono de Judá a Matanias tio de Jeconias y por tanto hermano de Joaquin e hijo de Josias, que recibio como nombre de coronacion el de **Sedecias** (2 Re 24 17) Era logico que el nuevo rey fuera vasallo de Babilonia, por este titulo, tuvo que prestar juramento de fidelidad a Nabucodonosor (Ez 17, 12-14, 2 Cr 36, 13)

Vasallo del rey de Babilonia, Sedecías se encuentra al

| Los reinos y sus soberanos        |                            |                                    |                                                  |  |
|-----------------------------------|----------------------------|------------------------------------|--------------------------------------------------|--|
| ASIRIA<br>Senaquerib<br>(704-681) | BABILONIA                  | JUDA<br>Ezequías (716-687)         | EGIPTO<br>Taharca (690-664)                      |  |
| Asaradón<br>(680-669)             |                            | Manasés (687-642)                  |                                                  |  |
| Asurbanipal<br>(668-627)          |                            | Amón (642-640)<br>Josías (640-609) |                                                  |  |
| Asur-etililani<br>(630-623)       | Nabopolasar<br>(626-605)   |                                    |                                                  |  |
| Sin-shar-iskhun<br>(623-612)      |                            |                                    | Psametico I (664-610)                            |  |
| Asur-ubalit II<br>(612-609)       | Nabucodonosor<br>(605-562) | Joacaz (609)<br>Joaquín (609-598)  | Necao II (610-595)                               |  |
|                                   |                            | Jeconias (598- ?)                  | Psametico II                                     |  |
|                                   | Awil-Marduk<br>(562-560)   | Sedecías (597-587)                 | (594-589)<br>Hofra (589-568)<br>Amasis (568-525) |  |

frente de un pequeño reino que ha de pagar muy caro las inconsecuencias de la politica de Joaquin. Se ha perdido parte del territorio de Judá, especialmente el Negueb La mayor parte de las ciudades han quedado asoladas por la querra La situación es trágica y lo unico conveniente habria sido seguir una politica que sacara la lección de los recientes sucesos. Como dice acertadamente Ezequiel (17 14), habria sido menester que el reino «fuera un reino humilde que no se ensoberbeciera» pero ocurrio todo lo contrario Para completar este cuadro, hay que señalar el hecho de que los funcionarios que rodeaban a Sedecias eran hombres nuevos, ya que los consejeros de Jeconias durante el asedio de Jerusalen (597) habian sido desterrados con el rey Esta renovacion de los funcionarios reales. consecuencia muchas veces olvidada de la primera deportacion tuvo unas secuelas desastrosas. Los funcionarios de Sedecias eran «patrioteros de la especie más barata, completamente ciegos ante las realidades del momento» (J Bright) La posición de Sedecías ante esta situación no era fácil, no pudo o no supo imponerse a ella

Rey a los 21 años, Sedecias parece ser que tenia buenas intenciones e incluso busco los consejos de Jeremias en los momentos críticos (Jr 38, 14 17 19-22) pero era demasiado tarde. Le faltaba coraje político para obedecer a las palabras del profeta y demasiado débil para resistir a los dignatarios que le rodeaban. Ante un ambiente deseoso de sacudir el yugo impuesto por el rey de Babilonia. Sedecias no sabia qué partido tomar y se dejó arrastrar por las circunstancias. La solucion no pudo menos de ser fatal

Siguiendo el hilo de los sucesos descubrimos que Sedecias más por cobardia que por conviccion llevo a Jerusalén y a sus habitantes a la catástrofe Poco despues del 597, Babilonia tuvo que enfrentarse con serios conflictos en sus fronteras de oriente y parece ser que emprendio una campaña contra Elam (cf. Jr. 49. 34-39). En el 595/594 estalla un motín en Babilonia, en el que están implicados

algunos elementos militares Es posible que algunos desterrados, impulsados por ciertos profetas, se aprovecharan de la situación para comprometerse de alguna manera en la revuelta. Llego la noticia a Jerusalen y el profeta Jeremias quizas aluda a estos motines en la carta que escribio a los desterrados invitandoles a instalarse en Babilonia y a no hacer caso de aquellos profetas (Jr 29, 1-10). En esta ocasión o quizas algo mas tarde, algunos de esos profetas fueron ejecutados por Nabucodonosor (Jr 29 15 21-23). Esta rebelion interna en Babilonia fue duramente castigada, pero pudo autorizar a algunos en Jerusalen para promover una política anti-babilonia, política que parecia apoyar la evolución de la situación en Egipto.

Necao II muere el año 594 y es sustituido en el trono de Egipto por su hijo Psametico II (594-589) Aunque preocupado por la situacion en Asia el nuevo faraon se vio obligado a combatir contra el pais de Cus (Etiopia), hasta que su ejercito obtuvo una victoria importante Esto explica que hasta el 591 Psametico II no interviniera directamente en Palestina De hecho, solo despues de esta fecha vino el faraon a Asia, probablemente contra las ciudades filisteas «para sacar partido del efecto moral que habia producido su triunfo africano» (S Sauneron-Y Yoyotte)

Antes del 591 el faraon podia temer una intervencion babilonia en caso de revuelta de los antiguos vasallos de Egipto. Se explicaria asi la ausencia de las ciudades filisteas en la reunion que celebraron en Jerusalen los enviados de los reves de Edom Moab, Amon Tiro y Sidon, junto con Sedecias La finalidad de esta reunion era evidentemente organizar la rebelion contra Babilonia, lo cual provoco por parte de Jeremias una accion simbolica (Jr 27, 2-3), destinada a hacer aceptar el yugo babilonio como irrremediable. La accion del profeta debe situarse por el 594/593 Tambien por esta epoca, en el 593, el profeta Ananias incito al pueblo de Juda a sacudir el yugo babilonio prometiendo que antes de 2 años serian devueltos a Jerusalen los utensilios del templo robados por Nabucodonosor (Jr 28, 2-4) Jeremias contesta a esta palabra profetica denunciando el caracter ilusorio de esta promesa (Jr 28 5-17)

En realidad, la reunion de los mensajeros reales que acabamos de recordar no desemboco en ninguna decision concreta ya que Egipto se nego a intervenir por estar ocupado en otros lugares El unico resultado de la asamblea fue poner a Sedecias en situacion delicada ante Nabucodonosor El rey de Juda tuvo que dar explicaciones sobre su conducta, ya que segun Jr 29, 3 envio legados a Babilonia, pero la fecha de este texto no es clara, puesto

que Jr 29 1-2 alude a los comienzos del reinado de Sedecias En este caso, quizás haya que apoyarse en Jr 51 59 s en donde un mensajero sale para Babilonia por orden de Sedecias en el año 4° de su reinado

Todas estas idas y venidas no cambian en el fondo las cosas, ya que el reino de Judá sigue mirando hacia Egipto, esperando que el faraon venga en su ayuda en esa sublevacion contra el poder babilonio que no acaban de olvidar Psametico II muere el 589, en Jerusalen ponen entonces en su sucesor Hofra (589-569) las esperanzas de una intervencion contra Babilonia

Prescindiendo de la importancia que pudiera tener el cambio de soberano en Egipto, lo cierto es que Sedecias se decidio a rebelarse contra el rey de Babilonia (2 Re 24. 20. Jr 52, 3) Sin la intervención de Egipto, la acción del rev era pura locura, ya que solo los amonitas, y de una forma poco eficaz (cf. Ez 21, 23-27), se asociaron a la empresa de Judá La reaccion babilonia contra este acto de insubordinacion no se hizo esperar, el mes de diciembre del 589, empieza un segundo asedio de Jerusalen que duro año y medio (2 Re 25, 1 Jr 39, 1 52, 4 Ez 24, 12) El territorio de Judá es invadido, sus fortalezas van cayendo una tras otra solo Laquis y Azeca pudieron resistir algun tiempo Juda sique esperando la intervención de Egipto, va que Sedecias ha enviado a aquel pais mensajeros para obtener una ayuda militar, tal como señala Ez 17, 15 «(Sedecias) se rebelo contra el (Nabucodonosor) y envio mensajeros a Egipto pidiendo caballos y tropas numerosas» (cf. ostraca 3 y 4 de Laguis)

En efecto, vendrán tropas de Egipto en ayuda de Jerusalen y obligarán provisionalmente a los babilonios a levantar el sitio (Jr 37, 5 s, cf Ez 17, 17) La cronologia no es facil de señalar Con todas las precauciones requeridas, se puede situar la intervencion egipcia a finales del año 588 y su derrota por marzo/abril del 587 Se reanuda entonces el asedio de Jerusalen, que acaba en julio del 587

Si aceptamos del libro de Jeremias los datos que interesan a este periodo, vemos que Jeremias al comienzo del asedio anuncia a Sedecias una suerte llevadera si acepta rendirse a los babilonios (Jr 34, 1-7). Poco antes de que se interrumpiera el asedio, se dio un decreto solemne en favor de la liberación de los esclavos (cf. Dt. 15, 12-13), esta medida estaba ordenada a proporcionar más defensores a la ciudad, pero al levantarse el sitio quedo sin ejecución, por lo que Jeremias tuvo que intervenir en contra de esta violación del juramento que se habia hecho (Jr 34, 8-22).

Cuando se levanto el asedio, Jeremias intento dejar Jerusalen para volver al pais de Benjamin, más concretamente a Anatot para tomar posesion del campo que habia comprado a un primo suyo (Jr 37, 11-12, cf 32, 1-15), pero fue detenido a las puertas de la ciudad, el jefe de guardia lo acuso de querer pasarse a los caldeos (— babilonios) Jeremias estuvo preso entonces en casa de un tal Jonatán (Jr 37, 13-16) De esta situacion crítica solo pudo salir gracias a la intervencion de Ebedmelec, un cusita (= etiope), que obtuvo de Sedecias permiso para sacar a Jeremias del aljibe donde estaria preso y guardarlo en el patio de guardia donde estaria más seguro (Jr 38, 7-13), alli estuvo hasta el final del asedio

Durante estos sucesos que afectan directamente al profeta, los babilonios cercan a Jerusalen y emprenden los trabajos de asedio (Jr 32, 24, 33, 4) Finalmente, en junio/julio del 587 toman la ciudad abriendo una brecha en la muralla cuando el hambre hacia estragos en la poblacion, que ya no tenia nada de comer (2 Re 25, 2-3, Jr 39, 2, 52, 6-7) Desde aquel momento, los sucesos se precipitan Sedecias escapa de noche con unos cuantos soldados y se dirige al valle del Jordán (2 Re 25, 4-5 = Jr 52, 7-8), alcanzado cerca de Jerico por los babilonios que se habian lanzado en su persecucion, Sedecias es conducido a Riblá, ciudad de Siria, donde se encontraba Nabucodonosor Alli despues de ser testigo de la ejecucion de sus hijos, le sacan los ojos y lo llevan preso a Babilonia donde muere (2 Re 25, 6-7, Jr 52, 9-11)

El drama de Jerusalen no acabo agui. En agosto del 587. llega Nabuzaradán, comandante de la guardia, y ordena el incendio de la ciudad Antes recogen todos los objetos de metal y los funden previamente a llevárselos a Babilonia todos los objetos de culto de oro y plata son trasladados al país del vencedor. El templo y el palacio real quedan arrasados, las murallas son abatidas Jerusalen sufre el destino de las ciudades rebeldes, ya que su rey ha sido infiel a su juramento de vasallaje. Por esta epoca, hubo una nueva deportacion de judios Segun Jr 52, 59, fueron llevados de Jerusalen a Babilonia 832 personas Esta cifra, que no concierne más que a los habitantes de la capital, parece muy corta sobre todo si con M Broshi se calcula en 20 000 personas la poblacion de la ciudad pero no hay que olvidar el numero de muertos y las ejecuciones ordenadas por Nabucodonosor

Si Jerusalen sufrio una suerte tan cruel, no toda la poblacion de Judá fue deportada, para administrar a los que se quedaron la autoridad babilonia coloco al frente del pueblo de Judá a **Godolias**, hijo de Ajicán hijo de Safán (2 Re 25, 22), que pertenecia a una familia de funcio-

#### Las cartas de Laquís

En las excavaciones hechas en Tell ed-Duweir (= Laquis), situado a 45 km al suroeste de Jerusalen, se descubrieron unos 20 «ostraca», o sea, fragmentos de ceramica con inscripciones hechas a tinta. Algunos de estos textos representan la correspondencia que se intercambiaron el comandante de la fortaleza de Laquis y uno de sus subalternos, son de los ultimos años del reino de Juda, poco antes de la caida de Jerusalen en el 587 a. C

#### Ostracon n. 3 (extracto)

«Y a tu servidor le han transmitido esto El jefe del ejército Konyahu, hijo de Elnatan, ha bajado para ir a Egipto, y a Jodayahu, hijo de Ajiyau, y a sus hombres los ha enviado a tomar de aqui

Este fragmento de carta confirma la ayuda que el rey de Juda, Sedecias, esperaba de Egipto cuando el faraon Hofra (589 569) acababa de suceder a Psametico II

#### Ostracon n. 4

¿Que Yave haga oir a mi señor hoy mismo buenas noticias! Y ahora, a proposito de todo lo que mi señor me ha enviado a decir, asi ha actuado tu servidor. He escrito en la tablilla segun todo lo que me has enviado a decir. En cuanto a lo que me ha ordenado mi senor sobre Beth-Harrapid, no hay alli nadie. En cuanto a Semakiau, Semayahu lo ha cogido y lo ha hecho subir a la ciudad. En cuanto a tu servidor, no lo puedo enviar alla , pero cuando vuelva mañana , y el lo sabra, porque observamos el fuegosenal de Laquis segun todas las señales que me ha dado mi senor, pero no vemos Azeca»

Como el texto de Jr 34, 7, este texto nos recuerda la importancia de las dos plazas fuertes de Laquis y Azeca, que fueron tomadas por los babilonios antes de la capital

narios reales (cf. 2 Re 22, 8-12, Jr 26, 24). Para comprender esta eleccion recordemos que el rey de Babilonia sabia quienes eran los hombres influyentes favorables a la sumision. Por eso Jeremias gozo de la proteccion de los babilonios y recobro la libertad (Jr 39, 14). Pues bien, el padre de Godolias (26, 24) y su tio Gamarias (36, 25). habian

apoyado anteriormente al profeta y sostenido la politica que el predicaba en nombre de Dios Por tanto, cabe pensar que Godolias era tambien favorable a esta politica, por eso no fue deportado sino que Nabucodonosor lo escogio para ocuparse de los judios Esto explica tambien por que Jeremias quiso quedarse al lado de Godolias (Jr 40, 6) en vez de acompañar a los deportados

Godolias, administrador delegado por los babilonios, se instalo en Mispa, pequeña aldea de Judá a unos 10 km al norte de Jerusalen (2 Re 25, 23), donde reunio a todos los que aceptaban el yugo babilonio, o sea a los que deseaban seguir cultivando la tierra y ocupando las aldeas que rodeaban a la ciudad. Esta politica razonable, impuesta por las circunstancias, no podia complacer a todos, sobre todo a los oficiales del ejercito. A pesar de las advertencias que le hicieron Godolias no tomo las debidas precauciones y fue asesinado por un tal Ismael, incitado por Baalis, rey de Amon (Jr 40 13-41 3) La fecha de este asesinato no se nos indica en los textos biblicos podriamos situarla en el año 582 lo cual relacionaria al asesinato de Godolias con la deportacion que menciona Jr 52, 30, que lleva la fecha del 23 ° año de Nabucodonosor (582/581). No se trata mas que de una hipotesis, pero es logico que los babilonios reaccionasen ante la desaparición de Godolias, que ponia en entredicho su autoridad en el pais conquistado

Tras la muerte de Godolias, Ismael quiso huir al reino amonita, llevandose a un gran numero de prisioneros, pero fue alcanzado cerca de Gabaon por las tropas mandadas por un tal Juan oficial favorable a Godolias (cf. Jr. 40 13-16). Ismael tuvo que abandonar a sus prisioneros y logro escapar con 8 hombres (Jr. 41, 10-15). Sin regresar a Mispa sin duda por miedo a las represalias babilonias, el grupo de judios dirigido por Juan emprendio la marcha hacia el sur Pensaban ir a Egipto, pero al llegar cerca de Belen (Jr. 41, 16-18) los oficiales pensaron en consultar a Jeremias, que debia formar parte del grupo de prisioneros aunque el texto biblico no esta claro en este punto

#### El sello de Godolías

El año 1935 se descubrio en Tell ed-Duweir, lugar de la antigua Laquis, la huella de un sello en la que se puede leer

«Godolias el que (esta) en palacio»

El nombre va seguido de un titulo propio de los funcionarios que suele traducirse por «mayordomo de palacio» Como esta huella ha sido datada a comien zos del siglo VI a C, el personaje ha sido identificado con Godolias, hijo de Ajican, al que Nabucodonosor nombro responsable de los judios despues de la caida de Jerusalen el año 587 (2 Re 25, 22-25, Jr 40, 7) Esta identificacion es bastante probable, aunque no todos la acentan su se acenta. Godolias habra sido

no todos la aceptan, si se acepta, Godolias habria sido mayordomo de palacio durante el reinado de Sedecias

El titulo de «mayordomo de palacio» fue llevado por varios funcionarios principales tanto israelitas como judios Arasa (1 Re 16, 9), Abdias (1 Re 18, 3), Yotan (2 Re 15, 5), Eliacin (2 Re 18, 18), Sobna (Is 22, 15) Tambien lo encontramos en una inscripcion en una tumba de Siloe (siglo VII a C) cf J Briend-M J Seux, Textes du Proche Orient ancien et Histoire d'Israel Cerf, Paris 1977, 117, n 42)

Cuando el profeta les invito en nombre de Dios a quedarse en Judá, renunciaron a su juramento de obedecer a la palabra de Dios y partieron a Egipto llevándose a Jeremias y a Baruc (Jr 42, 1-43, 7) El profeta tuvo que marchar a Egipto en contra de su voluntad, alli pronunció algunos oráculos (43, 8-44, 30, 46, 13-26), pero lo esencial de su intervencion consistio en anunciar la invasion de Egipto por Nabucodonosor, acontecimiento que se produjo en el 568/567 A continuacion, perdemos las huellas de Jeremias, que murio probablemente en Egipto

### П

## EL LIBRO DE JEREMIAS

Si la figura del profeta Jeremias es una de las más impresionantes que surgieron en Israel, no la conocemos más que a traves del libro que lleva su nombre y que refleja la comprension que se ha tenido de este profeta a lo largo de varias generaciones Por tanto, es necesaria una primera aproximacion al libro tomado globalmente, aunque solo sea debido a su longitud Con sus 52 capitulos Jeremias es una de las colecciones proféticas más largas después del libro de Isaias Por esta razon, el lector tiene que hacerse una idea de la distribucion de los bloques, el plan detallado (cf recuadro) permitirá observar el reparto del material que se hace en el libro

Si se quiere simplificar dicho cuadro, podría dividirse el libro en tres grandes bloques c 1-24 colección de oráculos y de relatos profeticos, c 26-45 colección de relatos biográficos c 46-51 colección de oráculos contra las naciones Esta simplificación exige algunas explicaciones. La primera parte se abre con un relato de misión (1, 4-10), seguido de dos relatos de visión (1 11-15) y parece acabar en el c 24 con la visión de las dos cestas de higos Puede verse aqui cierta inclusión gracias al genero literario de la visión que se utiliza al comienzo y al final de esta parte

El c 25 resulta problemático ¿Hay que vincularlo a la primera parte o a la segunda? En realidad a ninguna de

las dos En efecto, Jr 25, 13b-38 sirve de introduccion a la coleccion de oráculos contra las naciones (Jr 46-51), pero en el estado actual del texto esta introduccion está separada de su secuencia logica. Esta anomalia desaparece en la organizacion de los capitulos que se encuentra en la version griega (vease p. 20). De un texto al otro, el plan del libro ha sufrido importantes modificaciones con lo que nos damos cuenta de que la historia del libro de Jeremias es más compleja de lo que podiamos imaginarnos al principio.

La segunda parte del libro está formada por los c 26-45. Hay que hacer dos observaciones sobre ella Primeramente esta parte encierra esencialmente unos relatos biográficos que no estan organizados segun un orden cronologico, como podemos darnos cuenta facilmente por ejemplo leyendo seguidos los c 35 y 36. Entonces puesto que no se ha adoptado el orden cronologico, se puede suponer que ha jugado otro principio de organizacion (vease p 25). En segundo lugar, la serie de relatos autobiográficos se interrumpe entre los c 30-33 con unos oráculos de salvacion formando este conjunto lo que se ha llamado el libro de la consolacion o de la esperanza Estos capítulos ocupan el centro teologal del libro, ya que en el corazon mismo de los relatos, que evocan el asedio de Jerusalen y la situacion dolorosa del profeta, manifies-

tan que hay una luz en medio de las desdichas de Israel y que se sigue manteniendo la salvación de Dios

La coleccion de oráculos contra las naciones (Jr 46-51) no plantea problemas especiales, pero constituye una agrupacion artificial segun un procedimiento bien documentado si se comparan los libros profeticos entre si Aparte el hecho de que la introduccion de esta parte tiene que buscarse en Jr 25 13b-38, se notará que los oráculos pronunciados por el profeta en Egipto (Jr 43, 8-44, 30) se relacionan con la marcha forzada de Jeremias a este pais y no forman parte de los oraculos contra las naciones En

este sentido, es curioso que el titulo general del libro (Jr 1, 1-3) no recoja este periodo de la actividad del profeta y deje completamente de lado lo que se cuenta en los c 42-44 ¿Como interpretar este hecho? ¿Será esto la señal de una insercion posterior de este conjunto en el libro? ¿O bien un juicio sobre la estancia en Egipto impuesta al profeta, siendo asi que para el Egipto no puede ser el punto de partida de un nuevo exodo? La respuesta no es fácil pero habrá de tener en cuenta la reprobacion que inspira Egipto despues del año 587

#### El rollo del año 604

Si resulta siempre dificil captar la genesis de un libro profetico el libro de Jeremias contiene varias indicaciones sobre las que conviene llamar la atención. Asi por ejemplo, Jr 36 narra como el rey Joaquin quemo en el ano 604 un rollo escrito por orden del profeta. Las circunstancias de este acto real se nos narran detalladamente y arrojan alguna luz sobre los origenes del rollo profetico. El año 605 Jeremias dicta a Baruc hijo de Nerias un rollo que contenia todas las palabras relativas a Jerusalen. Juda y todas las naciones (36 2-4). Al año siguiente con ocasion de una asamblea liturgica en el templo de Jerusalen Jeremias que no puede acudir personalmente al recinto del santuario, ordena a Baruc que lea al pueblo el rollo que le habia dictado (36 9-10). Llega la noticia a oidos de los funcionarios reales que mandan venir a Baruc y le ordenan que les lea el rollo Favorables al profeta pero preocupados por las reacciones del rey los funcionarios aconseian a Baruc que se oculte como Jeremias (36 11-20)

El rey Joaquin, informado del asunto, manda buscar el rollo, ordena que se lo lean y a medida que se lo leen, va rompiendo con un cortaplumas el rollo y echando los pedazos a un brasero a pesar de la intervencion de varios funcionarios (36 21-26) Tras este incidente, Jeremias dicta a Baruc otro rollo donde se consignan todas las palabras del libro que habia quemado Joaquin, "y se añadieron otras muchas palabras semejantes", observa el texto (36, 32) Sabemos así que en vida del profeta ya habia escrito

un rollo Baruc Se supone entonces que ese rollo debio ser la base del libro que hoy leemos. Y surge entonces la cuestion ¿se puede determinar la extension de aquel rollo primitivo? En este punto caben las hipótesis, si nos ponemos al lado de los que creen posible esta solucion, se pueden considerar como pertenecientes al rollo escrito por Baruc bien sea los c. 1-6, bien lo esencial de los c. 1-20. Las dos soluciones tienen sus partidarios, pero hay que contar con una remanipulación del texto a lo largo de las diversas ediciones que han conducido al texto actual.

Además de este episodio que levanta un poco el velo de los origenes del libro hay que observar la existencia en una fecha antiqua de otros opusculos que agrupan ciertos oráculos Tal es el caso, por ejemplo, del opusculo sobre los reyes (Jr 21, 11-22 30) o del que trata de los profetas (23, 9-40), pudiendo darse muy bien que existieran algunos más. Al lado de este trabajo bajo la responsabilidad directa o indirecta de Jeremias, ¿no habrá que atribuir a Baruc un papel más decisivo todavia? Se le ha hecho con frecuencia responsable de los relatos biográficos en que se recogen los hechos importantes que marcaron la actividad profética de Jeremias. Es una posibilidad, pero todos estos relatos no proceden necesariamente de manos de Baruc Hemos indicado va que no están dispuestos en un orden cronologico, si se les quiere leer en esta perspectiva, puede adoptarse este orden Jr 19, 2-20,6 26, 36, 45, 28, 29 51 59-64, 34, 8-22, 37-44

#### Una edición durante el destierro

Tras la caida de Jerusalén el año 587 los oráculos y los relatos sirvieron para una edicion en el destierro destinada a ofrecer una lectura religiosa de los sucesos dolorosos que pusieron fin a la existencia del reino de Judá ¿No había anunciado Jeremias la destruccion de la ciudad? ¿No había prevenido a los reyes contra una politica hostil al rey de Babilonia? Esta edicion insiste, por tanto en la aceptacion del poder babilonio (lo que no podía menos de resultar agradable a las autoridades de Babilonia, sobre todo después del asesinato de Godolias). Se ha calificado a

veces a esta edicion de «deuteronomica» Si algunos versiculos de Jr 1-25 suponen el Deuteronomio, la fraseologia de los discursos en prosa del libro de Jeremias (de los que tenemos un buen ejemplo en Jr 7) no tiene su origen en el vocabulario deuteronomico. El estilo de estos discursos procede de una «prosa ritmica» que tiene estrechos vinculos con la tradicion profetica. ¿Habria que atribuirlos a Jeremias o más bien a sus discipulos? La cuestion sigue abierta, ya que es mayor todavia nuestra ignorancia sobre las etapas de la composicion del libro.

#### Una edición posterior al destierro

El hundimiento de Babilonia bajo el poder de Ciro de Persia en el 539, el final del destierro y la restauracion costosa ocasionaron una nueva y ultima edición del libro después del destierro. En este contexto se modifica el juicio sobre Babilonia y su rey de dominador que era, el reino de Babilonia se convierte en dominado (Jr 25, 12, 27, 7 TM, 50-51). Bajo la forma de anuncio se subraya con energia la vuelta de los judíos desterrados (Jr 16, 14-15, 23, 7-8). Los desterrados vueltos al pais dan un juicio radical sobre Sedecias y su política, sobre los que se marcharon a Egipto y sobre los que se quedaron en el país. Son aquellos higos malos de que habla Jr 24, 8-9, esta interpretación solo puede deberse a los que volvieron de Babilonia y que deseaban imponerse sobre la comunidad agrupada en

torno a Jerusalen Esto no significa que la dinastia davidica sea rechazada, pero continua con la descendencia de Jeconias, el rey desterrado, y no con la de Sedecias Por tanto, se mantiene la esperanza en la dinastia de David (Jr 33, 15 17-26), pero el nombre «Yave, nuestra justicia» (23, 6), que figuraba en el nombre de Sedecias se transfiere en adelante a la ciudad de Jerusalen (33, 16) Esta edicion no puede ser obra más que de los desterrados que volvieron de Babilonia, de ahi su hostilidad tanto contra Babilonia como contra Sedecias A traves de esta relectura del pasado, es normal sentir la influencia de Ezequiel y de Is 40-55, los dos profetas que habian sostenido el coraje de los desterrados



Sello de Godolias

#### Plan detallado del libro de Jeremías

- 1, 1-3 Titulo general «Palabras de Jeremias », cf 51, 64
  - 1, 4-19 Relato de misiones y visiones
  - 2, 1-6, 30 Oraculos sobre Israel y sobre Juda
- 7, 1-20, 18 Oraculos y relatos fechados principalmente en el reinado de Joaquin «Confesiones» 11, 18-12, 6, 15, 10 21, 17, 14-18, 18, 18-23, 20, 7-18
- 21, 1-10 Oraculo contra Jerusalen en tiempos de Sedecias
- 21, 11 22, 30 (+23, 1-8) Opusculo sobre la casa real de Juda
  - 23, 9-40 Opusculo sobre los profetas
  - 24, 1 10 Vision de las dos cestas de higos

\*

- 25, 1 13a Oraculo contra Juda en tiempos de Joaquin
- 25, 13b-38 Introducción a los oraculos contra las naciones cf. Jr. 46-51
- 26, 1-24 Relato biografico El profeta ante el tribunal
- 27, 1-29, 32 Conflictos con los profetas en tiempos de Sedecias

- 30, 1-33, 26 Libro de la consolación Oraculos de salvación
- 34, 1-35, 19 Relatos biograficos Asedio de Jerusalen bajo Sedecias
- 36, 1-32 Relato biografico Joaquin quema el rollo (ano 604)
- 37, 1-41, 18 Relatos biograficos Desde la caida de Jerusalen hasta el asesinato de Godolias
- 42, 1-43, 7 Relato biografico Marcha forzada a Egipto
  - 43, 8-44, 30 Oraculos contra Egipto
- 45, 1-5 Oraculo de salvacion para Baruc en tiempos de Joaquin

\*

46, 1-51, 64 Oraculos contra las naciones Egipto (46, 2-28) - Filisteos (47, 1-7) - Moab (48, 1-47) - Amon (49, 1-6) - Edom (49, 7-22) -Damasco (49, 23-27) - Cadar y los arabes (49, 28-33) - Elam (49, 34-39) - Babilonia (50-51)

×

52, 1-34 Apendice (= 2 Re 24, 14 25, 30)

## Ш

## LA TRADUCCION GRIEGA DEL LIBRO DE JEREMIAS

Las divergencias importantes que existen entre el texto hebreo del libro de Jeremías (TM = texto masoretico) y la traduccion griega (LXX = los Setenta) de este mismo libro plantean numerosas cuestiones en lo referente a la historia de la redaccion de esta obra y de su transmision manus-

crita Sin entrar en demasiados detalles, convendrá señalar dos diferencias principales entre el TM y los LXX, para comprender mejor las notas de algunas ediciones modernas de la biblia

#### El orden de los capítulos

En primer lugar, la sucesion de los capítulos en los LXX no corresponde a la del TM. Una simple mirada al cuadro adjunto (p. 20) permite darse cuenta de las modificaciones que existen entre ambos textos. De hecho, son ante todo los oráculos contra las naciones los que reciben un lugar distinto en cada texto. El TM los coloca al final (c. 46-51), separándolos así de su introduccion natural que se encuentra en Jr 25, 15-38. En los LXX, estos mismos oráculos se disponen entre los c. 25, 14 a. 32, en un orden distinto del TM. Además, lo que servia de introduccion a estos oráculos en el TM constituye una conclusion en los LXX, ya que a. Jr 25, 15-38. (TM) corresponde. Jr 32, 1-34. (LXX) Semejante disposición obliga a buscar, en la medida que

sea posible, los motivos que influyeron en una organización distinta de los mismos materiales de base. En este punto no cabe más que presentar algunas observaciones limitadas, pero que abren varias perspectivas para la comprension del libro de Jeremias en cada uno de los dos estados del texto.

El TM refleja un texto en el que se ha querido hacer del mismo Jeremias el verdadero autor del libro. Varios signos permiten justificar este punto de vista si se establece una comparacion con el texto de los LXX. En Jr. 1, 1, el libro se abre con estas palabras. «Palabras de Jeremias hijo de Jelcias.», mientras que los LXX comienzan asi. «Palabra de Dios que fue sobre Jeremias.» Esta primera observa-

cion debe completarse con otra en Jr 51 64 (TM) ultimo capitulo del libro si ponemos aparte Jr 52 que es un apendice comun a los dos estados del texto se encuentra esta formula de conclusion "Hasta aqui las palabras de Jeremias" que son un eco del comienzo del libro (Jr 1 1) La expresion final de Jr 51 64 que falta en la version griega esta justificada por el hecho de que sigue a un oráculo fechado de Jeremias (51 59-64 = 28 59-64 LXX) precedido a su vez por los oraculos contra las naciones (Jr 46-51) mas fáciles de atribuir al profeta que los capitulos biográficos donde el papel de Baruc puede considerarse decisivo

Además es importante señalar que solo el TM califica a Baruc con un titulo de funcion ya que en Jr 36 26-32 se le Ilama «escriba» Al contrario en este mismo texto Jeremias recibe explicitamente el titulo de «profeta» de manera que en esta presentacion de los dos personajes en Jr 36 Baruc no tiene importancia más que en relacion con Jeremias Como subraya P Bogaert «solo Jeremias es profeta pero Baruc tiene que velar por la comunicacion y la conservacion de su mensaje con toda la autoridad de su cargo de escriba real» Este empeno por subordinar a Baruc respecto a Jeremias está fuertemente marcado en Jr 36 32 (TM)

"Jeremias tomo otro rollo y se lo entrego a Baruc, hijo de Nerias, el escriba, para que escribiese en el a su dictado todas las palabras del libro quemado por Joaquin rey de Judá»

Las palabras en negrita representan los anadidos hechos al texto respecto al que nos ofrecen los LXX (43 32) del que puede resultar util citar el texto para facilitar la comparación

«Baruc tomo otro rollo y escribio al dictado de Jeremias todas las palabras del libro quemado por Joaquin»

Asi pues el TM subraya que la iniciativa de escribir otro rollo procede directamente de Jeremias y no de Baruc Esta insistencia no se advierte en los LXX que conceden por el contrario un lugar especial a Baruc En efecto el texto de los LXX acaba en 51 31-35 (= TM 45) con una promesa de salvacion hecha a Baruc por Jeremias con la que se cierra la colección si —como ya hemos dicho—dejamos de lado el apéndice del c 52 «Esta mencion de Baruc al final del libro es una firma la de un testigo o un notario» (P Bogaert) Este lugar privilegiado de Baruc en los LXX no aparece en el TM en virtud del desplazamiento de los oráculos contra las naciones

Entre estos dos estados del texto ha habido asi una evolucion En los LXX tenemos una coleccion de oráculos de Jeremias que tienen la garantia de Baruc como oyente privilegiado del profeta y testigo del cumplimiento al menos parcial de las palabras del profeta En el TM no se cree necesaria esta concepcion del papel de Baruc ya que la autoridad de Jeremias como profeta no tiene por qué ser puesta en tela de juicio Por eso el nombre de Jeremias da autoridad directamente al conjunto del libro La presentación actual del TM se explica por la recepción de las palabras de Jeremias como profeta en el interior de la comunidad

El interes de una comparación entre los dos estados del texto resulta por tanto capital ya que nos hace comprender con un ejemplo concreto por que etapas pasa la recepción de un libro biblico a lo largo del tiempo

#### La brevedad del texto griego

Ademas de las divergencias en la organización general del texto los LXX ofrecen un texto mucho mas corto que el TM ya que faltan alli palabras expresiones y hasta versiculos enteros que aparecen en el texto masoretico. Segun una estadistica hay en el TM 2.700 palabras que no tienen equivalente en los LXX. Esta situación del texto griego resulta extrana. En efecto cabria esperar que la traducción griega alargase el texto hebreo segun una tendencia que se puede descubrir en la traducción de otros textos biblicos. ¿Como explicar esta abreviación en el texto griego?

Hablar de abreviacion es suponer implicitamente que la traducion griega refleja el texto hebreo transmitido por el TM segun una filiacion directa y que habria recortado voluntariamente dicho texto Pero ¿por que aceptar esta solucion que supone que los traductores griegos tenian a su disposicion el TM que nosotros conocemos? No hay motivos para pensar asi En efecto segun una hipotesis que no es completamente nueva pero que ha recibido una brillante confirmacion con el descubrimiento de los manuscritos de Qumran el texto corto de los LXX no es una

abreviacion del TM, sino que refleja otro estado del texto hebreo. Esto significa que los LXX se apoyan en un texto hebreo más antiguo que el TM y que las divergencias que se observan entre el texto de los LXX y el TM no deben imputarse a los traductores griegos. En Qumrân, un manuscrito del libro de Jeremias (4 Q Jer b) ofrece un texto hebreo corto y una serie de versiculos semejantes a la que nos ofrece el texto de los LXX. Por tanto, hay que sacar la conclusion de que el libro de Jeremias nos ha llegado a traves de dos textos entre los cuales no hay por que elegir entre un texto hebreo más largo representado por el TM y otro texto hebreo más corto en el que se basaron especialmente los LXX. Los dos textos están emparentados y se basan en una tradicion comun, pero tenemos que vernos-las con dos tradiciones textuales distintas.

Semejante situacion del texto complica un poco más el estudio del libro de Jeremias, pero tiene la inmensa ventaja de hacernos descubrir que dicho libro siguio siendo durante largo tiempo un texto abierto capaz de relecturas y de modificaciones importantes. Aun cuando las traducciones modernas están hechas sobre el TM, no es posible ignorar la complejidad de la transmision textual. En todo caso, el estudio del texto griego en el libro de Jeremias nos permite llegar a una etapa más antigua de la obra que la que podriamos alcanzar solo con el texto masoretico.

Desde el punto de vista práctico, seguiremos normalmente el texto masoretico que está en la base de las traducciones modernas y por consiguiente el orden de los capitulos que sigue este texto. Se puede indicar aqui que la *Bible de Jerusalem* ha puesto de ordinario entre parentesis las palabras o expresiones que faltan en los LXX, pero esta opcion no se ha seguido de modo sistemático de manera que dicha traduccion francesa no permite más que hacerse una primera idea de las diferencias existentes entre los dos estados del texto.

#### **BIBLIOGRAFIA**

P M Bogaert De Baruch a Jerémie Les deux rédactions conservées du livre de Jérémie Le livre de Jérémie Leuven 1981 168-173 El cuadro adjunto presenta el orden de los capitulos del libro de Jeremias que sigue el texto masoretico (TM) y su equivalente en los Setenta (LXX) En una simple ojeada se puede percibir que el lugar de los oraculos contra las naciones no es el mismo en las dos partes y que dentro de este conjunto el orden de los oraculos en los LXX difiere del TM

| TM          | LXX                           |
|-------------|-------------------------------|
| 1, 1-25,13a | 1, 1-25, 13a                  |
| 25, 13b-38  | 32, 1-24                      |
| 26-43       | 33-50                         |
| 44, 1-30    | 51, 1-30                      |
| 45, 1-5     | 51, 31 35                     |
| 46          | 26 (sobre Egipto)             |
| 41, 17      | 29, 1 7 (sobre los filisteos) |
| 48          | 31 (sobre Moab)               |
| 49, 1-6     | 30, 1-5 (sobre Amon)          |
| 49, 7-22    | 29, 8-23 (sobre Edom)         |
| 49, 23-27   | 30, 12-16 (sobre Damasco)     |
| 49, 28-33   | 30, 6-11 (sobre Cadar y los   |
|             | árabes)                       |
| 49, 34-39   | 25, 14-26,1 (sobre Elam)      |
| 50          | 27 (sobre Babilonia)          |
| 51          | 28 (sobre Babilonia)          |
| 52          | 52 (apendice)                 |

## IV

## LA MISION DE JEREMIAS (Jr 1, 4-19)

Colocado en la cabecera del libro que lleva el nombre del profeta, prescindiendo del titulo general (1 1-3), el texto de Jr 1, 4-19 es de una gran importancia, ya que tiene que manifestarnos la intuicion religiosa fundamental del profeta, aun cuando fueran los discípulos o los redactores

de la colección profetica los que indicaran de esta forma la comprensión que ellos tenían del ministerio profético de Jeremías Este es el hilo conductor que nos debe guiar en la lectura de este texto

#### La estructura

El texto comienza con una formula introductoria *«El Señor me dirigio la palabra»* (v 4), formula que vuelve a repetirse en los v 11 y 13, de modo que se puede dividir el texto en tres partes, que se abren del mismo modo y que se centran en la palabra del Señor Sin embargo, sin rechazar esta division del texto, una lectura más atenta permite hacer algunas observaciones Asi, en el v 13 la formula de introduccion va seguida de la expresion *«de nuevo»*, lo cual remite evidentemente a la primera vision de los v 11-12 Por otra parte, los v 11-12 y los v 13 s se presentan

como relatos de vision y obedecen a una fórmula literaria concreta Finalmente, a partir del v 17 el profeta es interpelado por Dios en segunda persona, lo cual introduce cierto hiato en la tercera parte, que comienza en el v 13 Por tanto, se puede sospechar que Jr 1, 4-19 está constituido por textos primitivamente independientes y asociados a partir de un punto de vista teologico Jeremías es un profeta cuya vida se alimenta en cierto modo de la palabra de Dios

#### 1. El relato de misión (1, 4-10)

Los v 4-10 se abren con la formula de introducción que anuncia un acontecimiento de palabra, de hecho, la forma del texto es la de un diálogo entre Dios y Jeremias, la experiencia que aqui se traduce es una experiencia de audicion más bien que de vision, a pesar del v 9 Se observará que el diálogo no se refiere a ninguna situacion precisa de lugar y de tiempo y que no señala ninguna ocasion particular, lo cual distingue este texto de los demás relatos profeticos análogos (1s 6, Ez 1-3) Si seguimos adelante en la comparacion con estos relatos, descubrimos que el elemento de vision es central en los relatos llamados de vocacion y que la audicion de la palabra divina viene solo en segundo lugar Al contrario, el elemento de vision es muy sobrio en Jr 1, 9 y la palabra de Dios (v 9-10) no hace más que reforzar lo que ya se habia dicho en el v 5 Por tanto, se puede ver agui un elemento añadido, lo cual queda confirmado con otra indicación El v 9, donde Dios dice a Jeremias «Mira, yo pongo mis palabras en tu boca», recuerda lo que se dice en Dt 18, 18 a proposito del profeta semejante a Moises para el que Dios anuncia «Yo pondre mis palabras en su boca» Esta alusion explicita al texto de Dt 18, 18 explica además un elemento del v 7 «Lo que vo mande, lo diras», ya que este detalle rompe la logica que existe entre los v 7a v 8, donde Dios envia al profeta a unos oyentes y lo protegerá en esta mision dificil, por el contrario, el v 7b insiste en la totalidad del mensaje divino que tendrá que proclamar Estas referencias a Dt 18 18 suponen que Jeremias es reconocido como el profeta parecido a Moises Parece inverosimil que Jeremias se identificara a si mismo con ese anuncio. Por tanto, hemos de ver aqui un detalle añadido por un redactor bajo la influencia del Deuteronomio y que, despues de la muerte del profeta, considero que el mensaje de Jeremias constituia una totalidad Asi, en los v 4-10 hay dos niveles de lectura

El relato de mision abarca los v 4-8 excepto el v 7b por las razones que acabamos de indicar En este dialogo Dios habla el primero para afirmar que conoce desde antiguo a Jeremias, incluso antes de su concepcion en el seno materno Este conocimiento entraña una eleccion Dios conoce ya lo que desea hacer, cuando el hombre no es capaz todavia de captar su llamada Esta presentacion no es algo inaudito en el Antiguo Testamento basta leer el Salmo 139 13-16 (cf. Rom 8, 29) Se percibe claramente que esta meditacion sobre la accion de Dios con el hombre

supone la experiencia del profeta Por tanto, el dialogo no es una transcripcion hecha en el momento de la llamada, sino que recoge el fruto de una experiencia interior saboreada que se expresa en forma dialogal

La eleccion de Dios tiene como objetivo una mision la de ser profeta para las naciones, expresion dificil que no se puede comprender más que a partir del sentido que se le de a la palabra «nacion» en el libro, ya que el termino abarca al pueblo de Israel y a los pueblos relacionados con el En efecto, el mensaje de Jeremias se pronuncia en una epoca en que el pueblo de Juda tiene que hacer frente a una situación política dificil en la que intervienen los egipcios, los asirios, los babilonios los moabitas por no citar más que algunas de las naciones que rodeaban a Israel Hablando como profeta Jeremias desarrolla una acción política, aunque su mensaje centrado en la conversion, tenga ante todo un sentido religioso

Jeremias responde a esta llamada de Dios con una objecion el no sabe tomar la palabra, es decir ejercer el ministerio de la palabra que es la funcion esencial de un profeta. La objecion de Jeremias no procede de su edad Jeremias no pretende soslayar la mision divina basándose en el hecho de ser todavia un muchacho. La palabra hebrea que se utiliza (na ar) no designa a un muchacho, sino a un hombre entre 20 y 30 años y se opone a otra categoria de edad, los ancianos hombres llenos de experiencia.

La respuesta de Dios consiste en desechar la objecion y confirmar su envio en mision, apoyandolo en otra promesa «Yo estoy contigo» (v 7a 8)

A traves de este dialogo que pretende expresar una experiencia personal, Jeremias se descubre como aquel que es enviado (v 7), como aquel que Dios ha escogido para llevar la palabra a pesar de sus vacilaciones en aceptar esta mision

El repaso de estos versiculos decisivos nos hace ver, con los v 7b 9-10, que se hace de Jeremias el profeta parecido a Moises anunciado en Dt 18, 18, pero se trata de una interpretación posterior al ministerio de Jeremias, hecha por un redactor que tiene ante la vista la totalidad del mensaje profetico. En un dialogo centrado en la audición de la palabra divina el mismo redactor introduce un elemento de visión en el v 9a, que recuerda a ls 6, 7, estableciendo asi un vinculo con las otras dos partes del texto centradas en visiónes. La palabra puesta en labios de Dios

en el v 10 amplía la misión del profeta «a naciones y reinos» y hace predominar el aspecto de juicio Jeremias se convierte asi en una figura sin par en la historia del pueblo, hasta el punto de que no se vacila en ponerlo al lado de Moisés, pues si Moisés era el primero de los profetas de Israel, Jeremías se convierte en el ultimo, aquel cuyo mensaje debe ser escuchado en tiempos dificiles. Su

mensaje representa la ultima oportunidad para que Israel se escape del juicio mediante una verdadera conversion Ese mensaje sigue vigente incluso después de la caida de Jerusalén (587), cuando Israel se encuentra en medio de las naciones En la perspectiva de esta valoracion, el redactor, influido por el Deuteronomio, le daria al mensaje del profeta unas dimensiones universales (v. 10)

#### 2. La primera visión (v. 11-12)

Esta visión tan sencilla obedece a una estructura que aparece ya en las visiones del libro de Amós (7 1-9, 8, 1-3, 9, 1-4) Juega con el verbo «alertar», ya que el nombre del almendro (o «alerce») significa en hebreo «el que alerta» El sentido de la visión consiste asi en recordar a los

olvidadizos que Dios está atento a su palabra para cumplirla Por tanto, no es sólo la fórmula de introducción la que evoca la palabra divina, sino también el sentido mismo de la vision La palabra de Dios confiada al profeta es una palabra eficaz, ya que Dios vela por su cumplimiento

### 3. La segunda visión (v. 13-16)

La visión de la olla hirviendo anuncia el juicio que se va a abatir sobre el pueblo. La desgracia vendrá del norte, de donde surgen de ordinario las invasiones que ponen en peligro la existencia misma de Judá y de Jerusalén. En un estilo deuteronómico, el v. 16 indica las razones de esta convulsión la idolatría de los habitantes justifica el castigo que se acerca.

A partir del v 17, se nota una ruptura desde el punto de vista literario, ya que Dios se dirige personalmente a Jeremias Se pierde de vista la visión de los v 13-16 ¿Habrá que hacer entonces de los v 17-19 una cuarta parte? La respuesta ha de ser negativa, en la medida en que la fórmula de introducción no aparece por ninguna parte Por eso es preferible considerar estos versículos como formando una inclusion con la primera parte, el diálogo de misión En este sentido conviene observar el paralelismo entre el v 19 y el v 8b «porque yo estoy contigo para

librarte -oráculo del Señor-» Pero hay más aun en los y 17-19 se siente como un deseo de renovar la llamada de Dios a la mision profética inspirándose en las «confesiones» de Jeremías Ası, el v 17 recuerda a Jr 17, 18, una oración en la que el profeta le pide a Dios que castique a sus perseguidores que ponen en duda la realización de la palabra de Dios, lo cual es un tema central de Jr 1 El v 18 recoge y amplia con una serie de expresiones paralelas el texto de Jr 15, 20, otro texto que pertenece tambien a las «confesiones» y que traduce una crisis de vocacion El comienzo del v 19 es una repeticion textual de un elemento de Jr 15, 20 Con estas pocas indicaciones se observa entonces una especie de vuelta al comienzo del texto frente a la mision que se le ha confiado, el profeta debe mantenerse en pie a pesar de todas las pruebas, lo cual constituye un desarrollo del v 8

#### **Conclusiones**

Al leer este primer capítulo, descubrimos que la composicion del texto se basa en unos cuantos elementos propiamente jeremianos, pero releídos y quizás organizados por un discípulo que apela al profeta Como todas las colecciones proféticas, tampoco la de Jeremías se libra de la actividad de multiples redactores que presentan el mensale del profeta en funcion de las necesidades de su epoca

Si atendemos a los elementos jeremianos, no podemos menos de quedar impresionados por la estructura dialogal que se observa en las tres partes del texto. En su seno, se desarrolla toda una teología de la palabra de Dios y de su cumplimiento. El lugar de la primera visión en el centro del pasaje es significativo. Se nos remite a la experiencia profética el profeta es enviado para comunicar la palabra de Dios, palabra eficaz y poderosa, a pesar de las oposiciones con que tropieza.

El redactor final del texto ha acentuado la autoridad del profeta, que tiene la misión de destruir y de reconstruir (v 10). La actitud que debe asumir Jeremías frente a sus

oyentes se describe en términos militares en los v 17-19 y es más dura que en las partes antiguas del texto Finalmente, el profeta y su mensaje tienen un alcance universalista que subrayan los v 10 y 18 Estas acentuaciones del texto siguen articuladas, sin embargo, a una teología de la palabra

#### Pistas de lectura

- Comparar Jr 1, 4-10 con los otros relatos de vocacion, por una parte con Jue 6, 11-24 y Ex 3, y por otra parte con ls 6 y Ez 1-3
- Leer Dt 18, 18 y descubrir la importancia de este texto en la esperanza de Israel a partir del Nuevo Testamento (Jn 1, 21, 6, 14, Hch 3, 22 )
- Leer las visiones de Amós y compararlas con las de Jr 1, 11-15 Ver también la vision de Jr 24



El profeta Jeremias se dirige al pueblo (segun un manuscrito de Parma)

## V

# LA PREDICACION DEL PROFETA JEREMIAS

(Jr 2-20)

No resulta fácil concretar las diferentes etapas de la predicacion del profeta Jeremias. Se ha investigado mucho sobre cuál fue la primera predicacion del profeta, pero no se ha llegado a un resultado aceptado unánimemente por los interpretes. Si hemos sugerido que los primeros oráculos del profeta se pronunciaron para Israel, el desaparecido reino del norte, estos andan actualmente mezclados con otros, de los que existen buenos motivos para pensar

que fueron pronunciados más tarde por Jeremias En este sentido, no podemos olvidar que el primer rollo escrito por Baruc se escribio en Jerusalén e iba dirigido al rey de Judá y a todo el pueblo (cf. Jr. 36). Por eso, más que establecer un orden cronologico imposible para presentar la predicación de Jeremias, vamos a proponer una lectura que intenta recoger los ejes principales de esta predicación.

#### Los oyentes del profeta

La disposicion actual de los oráculos no siempre permite precisar cuál fue el auditorio del profeta, o por lo menos revela una diversidad desconcertante. La lectura de Jr 2 constituye una experiencia significativa. Dios le dice al profeta «Ve, grita que lo oiga Jerusalen» (v. 2), pero el oráculo que sigue se dirige a Israel (v. 3). Este comienza con la formula clásica. «Asi dice el Señor» y acaba con «oraculo del Señor», los temas utilizados recuerdan mucho a los de Oseas. Todo hace pensar que los v. 2-3 van dirigidos al Israel del norte.

Jr 2, 4 presenta otra introduccion, puesta en labios del profeta

«Escuchad la palabra del Señor, casa de Jacob, tribus todas de Israel»

El paralelismo de las expresiones es unico en el libro de Jeremias y puede tratarse del Israel del norte interpelado como Israel en 2, 14 En 2, 26, es la casa de Israel la interpelada pero en 2 28 vemos aparecer la mención de Judá y de Jerusalen

Este texto demuestra la dificultad de concretar las diversas etapas en la predicación de Jeremias Además, tampoco tenemos la respuesta a ciertas cuestiones que podemos legitimamente plantearnos antes de la muerte de Josias ¿solo se dirigio el profeta al Israel del norte? ¿Cuándo llego el profeta a Jerusalén e interpelo a Judá? ¿Antes o después del 609? Como no es posible responder

a semejantes cuestiones solo podemos señalar de forma aproximada en Jr 2-6 la primera predicacion del profeta Además no conviene olvidar que ciertos oráculos antiguos pueden estar contenidos en Jr 30-31 (cf p 43), hay que tenerlo en cuenta cuando se intenta señalar el contenido de la primera predicacion de Jeremias

#### La denuncia del pecado

La lectura de los oráculos puede constituir una experiencia desconcertante. De hecho, la redacción ha yuxtapuesto una detrás de otra varias frases bastante cortas pero que tenian el rasgo comun de denunciar el pecado del pueblo y de invitarlo a la conversion.

La denuncia del pecado se revela como la preocupación más honda del profeta. El tema aparece constantemente, sin caer en la monotonia, ya que se ve ilustrado por una serie de imágenes sucesivas. Apenas acaba de evocarse una imagen, cuando surge ya otra para dejarle sitio. Repasemos en este sentido Jr 2, 20-28 una experiencia que podria repetirse con otros pasajes. El profeta empieza con la imagen del yugo roto y de las correas sueltas, simbolo de la negativa a servir a Dios (v 20) pasa a la imagen de la viña (v 21 cf Jr 5 10, 6, 9, 8, 13 e ls 5), luego a la de la lejia (v 22) En el v 23 se compara al pueblo con una camella liviana y luego con un ladron sorprendido en sus fechorias (v 26)

El vigor del lenguaje se debe por una parte al papel que el profeta considera como suyo propio tomar la defensa de Dios ya que Dios es el que hizo subir al pueblo del pais de Egipto (2, 6) el que le dio un pais fertil (2 7) Pues bien ante los dones de Dios el pueblo solo ha mostrado una actitud negativa abandona a ese Dios (2, 13 19) le da la espalda (2, 27), se olvida de el (2 32), se prostituye sirviendo a otros dioses (3, 1)

#### Algunas fórmulas del libro de Jeremías

En medio de esta serie de oraculos y de relatos, el lector tiene que apoyarse en la existencia de formulas para distinguir las unidades literarias o para descubrir el movimiento del texto

- «Ast dice el Señor» formula clasica para introducir oraculos La encontramos en los profetas anteriores a Jeremias, sin que por ello sea de origen profetico En efecto, esta formula se utilizaba en la vida ordinaria por los mensajeros encargados por su señor para transmitir recados o en la correspondencia El uso de esta formula, puesta al comienzo de un oraculo (cf. Jr. 2, 2.5), manifiesta que la mision del profeta es la de ser mensajero de Dios ante el pueblo o ante sus jefes

- «Oraculo del Señor» es una formula muy frecuente en el libro de Jeremias (171 veces segun H Cazelles) Nunca aparece en la cabeza de un oraculo, sino ordinariamente al final del mismo (Jr 1, 8, 2, 3) y a veces en medio para subrayar una afirmación importante (Jr 2, 29, 5, 9)
- «El Señor me dirigio la palabra» (1, 4 11 13, 2, 1, 16, 1)
- «Palabra del Senor que recibio Jeremias» (7, 1, 11, 1, 18, 1, 21, 1, etc.)

Tipicas como apertura de los relatos, estas formulas y otras semejantes subrayan con fuerza la relacion entre Dios y el profeta que habla Es otra manera de expresar que el profeta es el portavoz de Dios

#### El pesimismo antropológico

Defensor de los derechos de Dios. Jeremias mira con pesimismo la capacidad del hombre para servir a Dios con fidelidad El profeta no cesa de denunciar la obstinación del corazon (3 17 7 24 9 13, etc.), la rapiña de la que todos estan ansiosos, «desde el mas pequeño hasta el mas grande» (6, 13, 8, 10), la mentira y la calumnia (5, 2, 6 28, 9, 2-8), la injusticia con el projimo (5, 28, 7, 6) tales son algunas de las faltas que mas se denuncian. Por tanto, se han deteriorado las relaciones entre los miembros de un mismo pueblo ¿Cual es el origen de esta situacion? Para el profeta, el abandono de Dios explica el estado en que se encuentra el pueblo. Este cree que encontrará ayuda en las naciones extranjeras (2 18 36-37, 13, 20-21) Egipto o Asiria, pone su confianza en los dioses extranjeros (2, 8 27-28 3, 19, 5, 7) Con su conducta el pueblo denuncia continuamente lo que estaba inscrito en el decalogo al que se alude en Jr 7, 9 como se habia aludido ya en Os 4, 2

Esta comprobacion repetida incesantemente lleva al profeta a preguntarse por la condición del hombre y lo hace estableciendo una comparacion entre el mundo animal o de la naturaleza y la actitud del hombre que se revela incapaz de «conocer a Dios» Jeremias enuncia con claridad la paradoia que ha descubierto

«Aun la cigueña en el cielo conoce su tiempo, la tortola, la golondrina la grulla vuelven puntualmente a su hora, pero mi pueblo no comprende el mandato del Señor» (8, 7)

A diferencia de las aves del cielo que obedecen instintivamente al plan fijado por Dios el hombre no sabe reconocer los planes de Dios sobre el ni puede obedecerlos

El profeta insiste en la locura de la conducta del hombre en comparacion con el curso de los acontecimientos en la naturaleza

«¿A mi no me temeis, no temblais en mi presencia? Yo puse la arena como frontera del mar, limite perpetuo que no traspasa, hierve impotente, mugen sus olas, pero no lo traspasan, en cambio, este pueblo es duro y rebelde de corazon y se marcha lejos, no piensan debemos respetar al Señor, nuestro Dios, que envia las lluvias tempranas y tardias en su sazon y observa las semanas justas para nuestra siega

Vuestras culpas han trastornado el orden, vuestros pecados os dejan sin Iluvia» (5, 22-25)

Los elementos de este mundo, el mar o la lluvia, obedecen a sus propias leyes, pero en vez de sacar una enseñanza de esta experiencia que tiene continuamente ante sus ojos, el hombre observa una conducta incomprensible respecto a sus relaciones con Dios Observemos que Jr 5, 21-25, lo mismo que Jr 14 1-6, podrian ser una palabra pronunciada en epoca de sequia El profeta se esfuerza en hacer reflexionar a sus oyentes a partir de lo que ellos viven para llevarlos a reconocer a Dios Se verá igualmente que los dos terminos que denuncian la ruptura entre los hombres y Dios (culpas/pecados) son los mismos que tenemos en el texto que anuncia una alianza nueva (Jr 31 34)

El corazon del hombre está enfermo como señala el texto de Jr 5, 21-25 El hombre es necio (literalmente «sin corazon») y sin juicio (v. 21). Como no funciona el corazon, organo de la reflexion, el pueblo no ve y no entiende, ya que los organos de los sentidos son inutiles si el corazon no los dirige Todo depende entonces del «corazon» en el sentido biblico que acabamos de darle a este termino. El corazon del hombre es el que deberia reconocer a Dios como al que da la lluvia a su tiempo (v. 24). La razon de este desconocimiento se indica en el v 23 el pueblo tiene un corazon duro y rebelde, no sabe encontrar su verdadero camino y se ha desviado. Este pesimismo sobre el hombre no puede ser la ultima palabra del profeta que anuncia en Jr 31, 31-34 una accion de Dios sobre el corazon humano Puesto que la raiz del mai está en el corazon del hombre (cf Mc 7, 21-23). Dios tiene que actuar sobre ese corazon para que el hombre se haga fiel y obedezca al plan de Dios

Este «pesimismo antropologico» (H Weippert) vuelve a aparecer en numerosos pasajes del libro de Jeremias (cf. 2, 21-23). Es verdad que Dios habia plantado al pueblo para que diera fruto, pero el plan de Dios se malogro. El pecado del pueblo aflora en su piel, no hay nada que pueda borrarlo. Y esto lo traduce el profeta por imágenes.

«Puede un etiope cambiar de piel o una pantera de pelaje? Igual vosotros ¿podeis enmendaros, habituados al mal?» (13, 23)

Este tipo de razonamiento es una constante en el profeta de Anatot Citemos tambien a Jr 18, 14, en donde el

profeta recuerda el orden de la naturaleza ¿desaparece alguna vez la nieve sobre el Libano?, ¿se van a secar de pronto las fuentes de los rios? Dios ha establecido un orden en la naturaleza, pero el pueblo se niega a reconocer que Dios está actuando en todo esto, ya que si lo hiciera tendria que poner tambien un poco de orden en su propia vida

Un ultimo rexto revela hasta donde llegan las raices del pecado de Judá

«El pecado de Juda esta escrito con punzon de hierro con punta de diamante esta grabado en la tabla del corazon

v en los salientes de los altares» (Jr 17, 1)

La predicación del profeta consiste por un lado en hacer un diagnostico severo del pueblo al que se dirige Por su pecado, el pueblo esta abocado al castigo si no se convierte Pero por otro lado

#### La llamada a la conversión

La predicacion del profeta no se reduce a la denuncia del pecado, ya que tiene siempre como objetivo la conversion del mismo. Si denuncia la ruptura entre Dios y el pueblo, le invita continuamente a dirigirse a aquel en cuyo nombre habla el profeta. El pueblo puede olvidarse de Dios, pero Jeremias recuerda de muchas maneras a ese Dios que ocupa el centro de su vida. Dios es la fuente de agua viva (2, 13, 17, 13), el padre del pueblo (3, 4 19), el misericordioso (3, 12) el rey de Sion (8, 19), la salvacion de Israel (3, 23), su esperanza (14, 8). No es a ese Dios a quien conviene volver las miradas? Se propone entonces la conversion a Israel

"¿No se levanta el que cayo?, ¿no vuelve el que se fue?» (8 4) «Si quieres volver, Israel, vuelve a mi -oraculo del Señor-, si apartas de mi tus execraciones, no iras errante» (4, 1)

Todo el c 3 es una llamada a la conversion, pero si uno se vuelve a Dios, no puede hacerlo sin que cambie algo en el hombre que espera la salvacion Pues bien, paradoja suprema, el pueblo espera una salvacion que venga de manera automática. Crece la falta de comprension entre las dos partes, de modo que Dios se encuentra en posicion de acusado en las quejas del pueblo «El Señor, nuestro Dios, nos deja moriir, nos da a beber agua envenenada» (8 14) «¿No esta el Señor en Sion no esta alli su rey? Paso la cosecha, se acabo el verano, y no hemos recibido auxilio» (8 19-20)

#### El castigo de Dios

Ante esta incomprension, Dios llega incluso a expresar su deseo de dejar a su pueblo y marcharse lejos de el (9, 14, 127) una manera de indicar que el pueblo dejara de ser el pueblo de Dios Pero el profeta anuncia tambien el castigo que va a conocer Judá por sus pecados Dios lo va a visitar (8, 12, 9, 8) Las descripciones del castigo son numerosas unas veces se relacionan con la denuncia del pecado como consecuencia del mismo, otras se limitan a anunciar la llegada de «un pueblo de lengua incomprensible» (5, 15) Sin embargo, el castigo no es un absoluto en el pensamiento del profeta, sino que se presenta como una pedagogia destinada a abrir los ojos de los mas endurecidos Esta terapeutica, sin embargo, no sirve de nada

«Los heriste y no les dolio, los consumiste y no escarmentaban, endurecian la cara como roca y se negaban a convertirse» (5 3)

Dios llega a preguntarse que es lo que tiene que hacer frente a un mal tan profundamente arraigado en el corazon del hombre (9 6-8) Pero no llega a ocultar su amor por su viña (12, 10) No obstante a medida que pasa el tiempo, es imposible eludir el castigo de Jerusalen y Dios no vacila en decir "Esta es tu suerte mi paga por tu rebelion —oraculo del Señor— porque te olvidaste de mi" El olvido de Dios es la razon profunda de las desgracias que se van a abatir sobre el pueblo (15, 5-6)

Es verdad que la destruccion del pais constituye un problema para el creyente y Jeremias sabe muy bien que esa situacion suscita numerosos interrogantes ¿por que el pais ha sido asolado quemado como un desierto por donde nadie pasa? ¿Quien podra dar una explicacion de

ello? (9, 11) No lo hará ni el sabio ni el profeta La respuesta tendrá que buscarse en una de las afirmaciones repetidas de Jeremias el abandono de Dios (9, 12, cf 5, 19)

#### Desde el más pequeño hasta el mayor

El texto de Jr 9, 11 llama nuestra atencion ¿es que no habia nadie para alertar al pueblo del peligro que corria? ¿Es realmente Jeremias el unico que habla de ello? Si no es posible decir quienes escucharon realmente al profeta, la verdad es que Jeremias sufrio por haber tenido escaso exito en su predicacion y que el pueblo en su conjunto, desde el mas pequeño hasta el mayor, padece una enfermedad incurable (8, 21-22)

En Jr 5, 4-5, el cuadro que presenta el profeta es bastante pesimista

«Me dije estos son pobretones e ignorantes, no conocen el camino del Señor.

el precepto de su Dios,

me dirigire a los jefes para hablarles, pues ellos si conocen el camino del Señor,

el precepto de su Dios

Pero todos juntos rompieron el yugo,

hicieron saltar las correas»

La misma constatación vemos en Jr 6, 13

«Desde el mas pequeño al mayor

solo buscan medrar,

profetas y sacerdotes se dedican al fraude»

Más aun, los profetas profetizan la mentira (14, 14, cf Jr 27-28) proclamado que no pasará nada grave y diciendo «Marcha bien, muy bien Y no marcha bien» (6, 14) Tambien los sacerdotes están entre los enemigos de Jeremias, sobre todo después de su discurso contra el templo (Jr 7, cf Jr 20, 26)

No cabe tampoco esperar que los reyes conduzcan al pueblo como lo hace un buen pastor con su rebaño (cf. 13, 18-19). El opusculo sobre los reyes (21, 11-22, 30) demuestra la incapacidad de los reyes Joacaz, Joaquín y Jeconías para dirigir al pueblo por los senderos de Dios. Así pues, leyendo lo que nos ha llegado del profeta Jeremias, no vemos por lado alguno que ningun grupo importante de judios se decidiera a escuchar su predicación, puesto que no vacilaban en decir de los profetas que les rodeaban, entre los que conocemos especialmente a Jeremias «Los profetas del Señor son viento, no tienen palabra de Dios» (5, 13)

#### Las ilusiones

Si las autoridades civiles y religiosas no desempeñan la funcion que se podia esperar de ellas, el pueblo corre el peligro de quedarse sin ningun punto de orientacion. Las relaciones entre Dios y el pueblo se encuentran incluso falseadas por ciertas mediaciones (el templo, la ley, el culto) de las que se espera todo pero que resulta que son ilusorias.

El templo es una de las mediaciones mas prestigiosas, ya que es en el donde Dios hace habitar su nombre, la presencia del templo en Jerusalen les parece a muchos la garantia intangible de la salvacion y del porvenir del pue-

blo Las palabras tranquilizadoras de algunos profetas podian apoyarse én la existencia de este lugar santo que dominaba toda la ciudad de Jerusalen Jeremias hace tambalear esta bonita seguridad con un discurso que pone en discusion la confianza demasiado fácil que ponen en esta institucion sagrada (Jr 7, 1-15) ¿De qué sirve acudir al templo que lleva el nombre de Dios si luego no se cumple la voluntad divina que se señala en el decálogo? Para dar más peso a su palabra el profeta anuncia la destruccion del santuario si no hay conversion, lo mismo que quedo destruido el santuario de Silo, uno de los santuarios del

norte que desapareció un siglo antes durante la invasión asiria

La confianza ilusoria que rodea al templo de Jerusalén se denuncia con la misma energia por el profeta cuando se trata del culto que alli se practica. Dios dice sin rodeos

«Vuestros holocaustos no me agradan, vuestros sacrificios no me son gratos» (6, 20, cf. Os. 6, 6)

Este rechazo del culto se explica en parte porque los habitantes de Jerusalén se entregan al mismo tiempo a prácticas de idolatria

«Tantos como calles tiene Jerusalén, hay altares para Baal» (2, 28)

Esta denuncia del culto como medio de salvación se explica además porque los actos cultuales yavistas se realizan despreciando la ley y la palabra de Dios

También es una ilusion la posesion de la ley, a proposito de la cual Jeremias interroga al pueblo diciendo

«¿Por que decis Somos sabios, tenemos la ley del Señor, si la ha falsificado la pluma falsa de los escribanos? Pues quedarán confusos los sabios, se espantarán y caeran prisioneros rechazaron la palabra del Señor, ¿de que les servirá su sabiduria? (8, 8-9)

El pueblo se cree sabio porque posee la ley, la que se puso por escrito bajo el reinado de Ezequias y que fue aplicada por el rey Josias Pero esa ley es una mentira, a los ojos del profeta ¿Por qué? Si la ley escrita es simplemente un texto de donde se saca una seguridad tranquila sin comprometerse personalmente no es más que mentira En esas condiciones, los que se creen sabios no tardarán en verse confundidos por haber despreciado la palabra del Señor Su pecado consiste en no haber descubierto la palabra de Dios como principio de vida a traves del texto escrito de la ley, esa palabra que Jeremias habia experimentado intimamente y por la que habia sufrido Para que la ley no sea una ilusion, tiene que transformarse en palabra viva en el corazon del hombre

#### Pistas de lectura

- A partir de la lectura de los oráculos, buscar lo que dice Jeremias del corazon del hombre ¿Como ilumina el Nuevo Testamento esta incapacidad del hombre para servir a Dios?
- ¿Qué imágenes utiliza Jeremias para describir las relaciones de Dios con Israel? ¿Se las puede encontrar en otros profetas? ¿Se recogen luego en el Nuevo Testamento?
- ¿Que lugar ocupa el poder creador de Dios en la predicación del profeta?
- Comparar los oráculos de Jr 2-20 con el oraculo de Jr 31, 31-34

#### VI

## **ACCIONES Y VISIONES**

La predicacion del profeta Jeremias reviste gran variedad de formas literarias y no se limita a los oráculos que responden a una situacion concreta Jeremias, lo mismo que sus predecesores y sus contemporáneos, utiliza otros medios de predicacion, en particular las acciones simbolicas y las visiones que dan lugar a una palabra situada

Hemos escogido 3 textos significativos para dar una idea de la riqueza de la predicación de Jeremias. Dejamos al lector la oportunidad de prolongar estos ejemplos, en los que hemos intentado discernir las etapas de la redacción del texto.

#### El cinturón escondido y gastado (Jr 13, 1-11)

El libro de Jeremias recoge varias acciones simbolicas realizadas por el profeta (16 1-9, 19, 1-2b 10-11, 27 1-12, 28, 10-11, 43, 8-13, 51 59-64) A proposito de Ezequiel (Cuadernos biblicos, n 38, 20), ya ha mostrado J Asurmendi la naturaleza y la funcion de estas acciones simbolicas Por eso nos contentaremos con leer la accion que se narra en Jr 13, 1-11

La forma literaria es muy simple y tiene una estructura muy firme

- v 1 mandato de Dios (comprar un cinturon de lino y ponerselo a la cintura),
  - v 2 ejecucion por el profeta,
- v 3-4 segundo mandato de Dios (esconder el cinturon entre las hendiduras de una peña),
  - v 5 ejecucion por el profeta,

- v 6 tercer mandato de Dios (recoger el cinturón),
- v 7 ejecución y constatación el cinturón gastado.
- v 8-11 discurso de Dios que explica el significado de la acción

El ritmo de los mandatos y de la ejecución no carece de importancia, ya que lo que vemos en esta accion simbólica es el deterioro del cinturón. Al principio, el cinturon es nuevo, al colocarse a la cintura, se reconoce su valor, luego queda escondido en las hendiduras de una piedra y finalmente se le encuentra de nuevo en un estado lamentable hasta el punto de que ya no sirve para nada. El discurso interpretativo gira en torno al verbo "gastar". Cuando el profeta descubre el cinturón gastado, Dios anuncia. «Lo mismo desgastare el orgullo de Judá y el

orgullo desmedido de Jerusalen» (v 9) Y prosigue «Ese pueblo será como ese cinturon inservible» (v 10)

En relacion con lo que precede, el v 10 (en parte) y el v 11 representan un comentario explicativo de la edicion posterior al destierro El v 10 señala segun una tendencia general de esta edición los pecados cometidos por el pueblo al que se califica de «malvado» para motivar mejor el castigo que se abatio sobre Judá

El v 11 desarrolla otra significacion del cinturon lo mismo que el cinturon se adhiere a la cintura del hombre asi Dios se habia adherido a toda la casa de Judá y a toda la casa de Israel para que fuera su pueblo su nombre, su honor y su gloria Asi, Dios habia hecho todo lo posible para establecer una relacion solida con el pueblo, pero este no escucho la llamada de Dios

En ningun otro lugar del libro de Jeremias se habia aplicado asi a Dios el verbo «adherirse» y aqui no se pueden invocar tampoco los textos del Deuteronomio en donde se invita al pueblo a adherirse a Dios por su fidelidad a los mandamientos (Dt 10 20 11 22, 13 5, 30, 20) El detalle sobre la casa de Judá y la casa de Israel pertenece a la edición durante el destierro, ya que Jeremias no se las tuvo que ver más que con el reino de Judá durante su ministerio profético En cuanto al final del v 11, es casi idéntico a Dt 26, 19, aunque es distinto el orden de los

terminos

El texto de Jr 13, 1-11 posee entonces una doble perspectiva una centrada en el cinturon gastado y en el anuncio del castigo de Judá y la otra centrada en el abandono de Dios por el pueblo a pesar de que Dios se habia adherido a él

Queda por señalar el sitio en donde Jeremias tuvo que ocultar el cinturon. Ese lugar parece a primera vista ser el Eufrates (v 4-7) pero si se trata de una acción real ejecutada por el profeta, parece dificil que Jeremias realizara por dos veces un viaje al Eufrates, tan lejos de Palestina Por lo menos es bastante improbable ese viaje repetido Por eso no faltan argumentos que identifican ese lugar con el wadı Fara al norte de Anatot, a pocas horas de camino de Jerusalen Jos 18, 23 atestiqua por otra parte la existencia de una aldea llamada Para en el territorio de Benjamin Por eso mismo se puede pensar -aunque el texto no diga nada de ello- que la acción del profeta tuvo algunos testigos lo cual parece necesario en el marco de una accion simbolica. Sea de ello lo que fuere, el nombre del lugar podia prestarse a un juego de palabras que permitiera indicar que el castigo de Judá vendria del Eufrates, o sea, del norte punto de partida de los ejercitos que vinieron a invadir Israel o Judá (cf. Jr. 1, 13-14)

#### Jeremías en el taller del alfarero (Jr 18, 1-12)

Cuando Jeremias va al taller del alfarero, no realiza alli ninguna accion simbolica por el estilo de la que acabamos de ver en Jr 13 con el episodio del cinturon. Al entrar en casa de aquel artesano, el profeta se contenta con mirar y sobre todo con meditar en la habilidad con que el alfarero vuelve a poner el barro en el torno cuando la vasua fabricada no le conviene Esta observacion de un gesto artesanal relacionaria más bien nuestro relato con las visiones que parten de una observación natural (Jr 1 11-13 24) pero el texto de Jr 18, 1-12 no obedece a esta forma literaria La visita de Jeremias al taller del alfarero solo sirve de punto de partida para una reflexion sobre la libertad de accion de Dios respecto al pueblo. En efecto de la accion del alfarero el profeta pasa a la accion de Dios, afirmando que Dios puede obrar con la misma libertad con su pueblo que el alfarero con su barro

El relato antiguo se limita a los v 1-6, pero pide una aplicación concreta Afirmar que Dios puede actuar de forma soberana con su pueblo no es bastante ¿Cuál es entonces la situación en que piensa el profeta? ¿Quienes son los oyentes de su palabra? Los v 1-6 deben tener una continuación que se descubre en el v 11a Alli el profeta recibe la orden de hablar a los hombres de Judá y a los habitantes de Jerusalen, su mensaje comienza con la formula clásica «Asi dice el Señor», y el contenido del mensaje se traduce literalmente de esta forma «He aqui que yo modelo contra vosotros la desgracia y medito contra vosotros un plan» El verbo «modelar» alude al nombre del alfarero que en hebreo significa «el que modela» Se establece asi un vinculo real entre los v 1-6 y el v 11a

En nombre de Dios, Jeremias se enfrenta con los que se niegan a escuchar la palabra y a convertirse, con los que dudan de que Dios pueda realizar lo que el profeta anuncia, la desgracia. Lo mismo que el alfarero con su barro Dios tiene libertad para actuar, no está ligado de una forma absoluta con lo que hizo en el pasado y si pronuncia un juicio sobre el pueblo, este se realizará

Los v 7-10 son un comentario debido a un discipulo que se interesa, no ya por la suerte de Israel que ya no plantea ningun problema especial sino por el destino de las naciones Este comentario en el que se puede observar el binomio nacion/reino, el juego de verbos (arrancar-arrasar-exterminar/edificar-plantar cf Jr 1, 10) y el contraste de situaciones que se evocan, subraya la posibilidad de salvacion para las naciones, si se convierten y escuchan la

voz de Dios (cf. Jr. 12, 14-17). Nos encontramos en una perspectiva posterior al destierro.

Al contrario los v 11b-12 tienen que atribuirse a una edicion de los tiempos del destierro. El v 12 hace la triste comprobacion del rechazo opuesto por el pueblo a la voz de Dios, que es lo que explica el destierro. Lo que habia anunciado el profeta se ha realizado por culpa del pecado del pueblo.

Asistimos aqui a un proceso de relectura, tal como hemos señalado, en tres etapas un elemento jeremiano (v 1-6 11a) una relectura exilica (v 11b-12) y un comentario post-exilico que amplia la perspectiva inicial (v 7-10)

#### Las dos cestas de higos (Jr 24)

En este capitulo que cierra a su manera la primera parte del libro nos encontramos con el relato de una vision, la de las dos cestas de higos, y con su interpretacion La mera lectura del pasaje nos pone en presencia de un texto releido en profundidad

Puesto que estamos ante un relato de vision, lo hemos de comparar con los que se pueden leer en Jr 1 11-14 y, más ampliamente, con los que existen en las colecciones profeticas, especialmente en el libro de Amos Por un metodo de comparacion se llega a discernir un relato antiguo que se limita al texto siguiente

<sup>1</sup> El Señor me mostro dos cestas de higos colocadas delante del santuario del Señor <sup>3</sup> Y el Señor me pregunto «¿Que ves, Jeremias?», Conteste «Veo higos unos exquisitos, otros tan pasados que no se pueden comer » <sup>4</sup> Y me vino la palabra del Señor «Asi dice el Señor, Dios de Israel <sup>5</sup> A los desterrados de Juda, a los que expulse de su patria al pais caldeo, los considero buenos, los mirare con benevolencia»

Del relato antiguo que comprende una vision y su interpretacion simbolica hay que excluir el v 1b, indicacion cronologica introducida secundariamente en el texto sobre la base de 2 Re 24, 14-15 El v 2 anticipa la respuesta de Jeremias a la pregunta de Dios (v 3) y por otra parte no resulta indispensable para la comprension del texto

El sentido de la vision es claro Dios afirma por medio del profeta que ve con agrado a los desterrados de Judá que partieron a Babilonia el año 597 (cf. 1b). Ellos son los higos buenos y, en consecuencia, los higos malos representan a los judios que se han quedado en el pais, como se sobreentiende en el texto ¿Por qué esta distinción y este juicio? Se puede responder si apelamos a un texto de Ezequiel que recoge una reflexion de los habitantes de Jerusalen respecto a los desterrados en el 597 «Ellos se han alejado del Señor, a nosotros nos toca poseer la tierra» (Ez 11, 15) Este juicio categorico considera que los desterrados no gozan de la presencia de Dios, puesto que están en tierra extranjera, y que solo los que se quedaron en el pais gozan de los dones de Dios ¡Curiosa concepcion de Dios y de su accion, en donde se atribuye a la presencia fisica en la tierra de Israel una funcion de criterio absoluto y casi mágico! Todo hace creer que sobre la base de un juicio de este calibre, Jeremias rechaza la certidumbre de sus oyentes y hace tambalear sus pretendidos criterios teologicos afirmando que Dios no abandona a los desterrados y que se interesa por ellos

El comentario que sigue (v 6-10) es francamente posterior a la predicación de Jeremias y se ha hecho en una o dos etapas. Lo demuestran varios indicios. El v 6 comenta el v 5 y utiliza la serie de verbos que, aplicada a las naciones y a los reinos en Jr 1, 10, se reserva aqui para Israel poniendo el acento en el regreso al pais. El v 7 utiliza un vocabulario propio de Ezequiel, ya que el don de un corazon para conocer no se encuentra en Jr 31, 31-34,

sino en Ez 11, 19 (cf 36 26) la expresion *«para conocer que yo soy el Señor»* recuerda a Ez 11, 12, 13, 14 23 y otras formulas cercanas (cf J Asurmendi *Ezequiel* [Cuadernos biblicos n 38, 54] La formula de pertenencia mutua *«Serán mi pueblo y yo sere su Dios»* se encuentra en Jr 31 33, pero tambien en Ez 11 20

En cuanto al v 8, indica con claridad quiénes son los higos malos, lo cual no habia sido dicho por el profeta. La lista es impresionante. Sedecias sus funcionarios el resto de Jerusalén, los que se quedaron en el pais y los que viven en el pais de Egipto. Se pronuncia un juicio no solo despues de los acontecimientos del año 587 sino incluso.

despues de la vuelta del destierro, por aquellos que se consideraban como higos buenos. Los desterrados que han vuelto al pais afirman sin rodeos que les toca a ellos la dirección de la comunidad ya que representan al verdadero resto de Israel. Semejante comentario solo puede pertenecer a la epoca de la vuelta del destierro y manifiesta las tensiones que entonces existian. En efecto, el castigo que se abatio sobre Jerusalen no impidio que se quedaran en el pais algunos judios, incluso despues del asesinato de Godolias, es a ellos a los que se refiere el texto de Jr 24, 8-10



Jeremias en casa del alfarero (segun una biblia de Turin)

## VII

# LAS «CONFESIONES» DE JEREMIAS

Bajo el titulo de «Confesiones», los comentaristas del libro de Jeremias han tomado la costumbre de agrupar varios textos que representan la oracion del profeta delante de Dios. De forma poetica, estos textos que guardan cierto parentesco con los salmos permiten descubrir todo el vigor con que el profeta se expresa en presencia del Señor Insertos en la primera parte del libro, estos cinco pasajes son los siguientes 12, 1-5 15, 10-11 15-21, 17, 14-18, 18, 19-23 20, 7-18 Es posible que en su origen estos textos constituyeran una coleccion independiente que luego utilizo un redactor para destacar la reaccion personal del profeta ante la mision que Dios le habia confiado

Se ha discutido y se sigue discutiendo la autenticidad jeremiana de las «Confesiones» Es verdad que la insercion de estos textos en un conjunto más amplio pudo originar cambios y hasta relecturas, de manera que la extension de estas oraciones no siempre resulta fácil de señalar. Así, se reconoce generalmente que Jr 15, 13-14 ha sido añadido y que procede de Jr 17, 3-4. Lo mismo ocurre con Jr 20, 12,

que describe al Señor como el que penetra las entrañas y el corazon, este pasaje puede leerse en Jr 11 20 en un contexto de persecución Cada uno de los textos exige un examen aparte

La segunda dificultad se debe a que estas oraciones adoptan un estilo muy parecido al de los salmos de lamentación y que se podria ver en ellos piezas sálmicas introducidas durante la redacción del libro. Sin embargo, no se puede con demasiada rapidez deducir de este parecido un criterio absoluto para rechazar la autenticidad jeremiana de las «Confesiones», ya que entre las colecciones proféticas la de Jeremias es la unica en que el profeta no vacila en plantear sus preguntas y en expresar sus incertidumbres y su cansancio. Por tanto, el redactor que inserto las «Confesiones» no sique ningun modelo y tiene que apoyarse aqui en una tradicion propiamente jeremiana Aunque se reconozcan ciertas aportaciones debidas a la redaccion, pueden muy bien leerse las «Confesiones» descubriendo en ellas la experiencia crevente del profeta

# La prosperidad de los malvados (Jr 12, 1-5)

Esta lamentación del profeta se inscribe en un contexto en que Jeremias se ve perseguido por su familia (11, 18-23) 12 6, cf Mc 6, 4) La oración nace del contraste entre la afirmación de la fe «Dios es justo» y la experiencia repetida de la prosperidad de los malvados, de ahi el doloroso ¿por qué? que brota de labios del profeta. En efecto, los malvados disfrutan segun las apariencias de la bendición de Dios, pero su prosperidad no les lleva a reconocer en Dios la fuente de esa bendicion. Dios no ocupa realmente ningun lugar en su vida y por eso el profeta exclama «Tu estás cerca de sus labios y lejos de su corazon» (v 2) Dios está en la superficie de su existencia, pero no en lo intimo de su ser En contraste, Jeremias apela a la mirada de Dios sobre su propio corazón, ya que está convencido de que sirve a Dios. En su justicia, Dios tiene que intervenir para acabar con la contradicción que subrava el profeta

Si se prescinde del v 4a que alude a una situación de seguia, el v 4b transmite la réplica de los malvados "Dios

no ve nuestro porvenir» Al recoger estas palabras Jeremias se convierte en el defensor de Dios ya que Dios es para el el que puede ofrecer un porvenir y una esperanza (Jr 29, 11)

La respuesta de Dios es desconcertante (v 5) Contesta con nuevas preguntas a la pregunta del profeta, da a entender que las pruebas no se han acabado todavia y que serán aun más duras. La imagen de la carrera con los infantes comparada con la de los jinetes, la oposicion entre un pais tranquilo y la jungla del Jordán, sugieren que lo peor no ha llegado. Por tanto, se da un vivo contraste entre la respuesta de Dios y la pregunta de Jeremias que no carecía de violencia. Sin embargo, el mero hecho de que la respuesta de Dios sea transmitida por el profeta manifiesta que éste acepta en su intimidad lo que Dios le sugiere. Se puede medir entonces el grado de fe del profeta al que Dios le pide que acepte el sufrimiento que habrá de acarrearle la misma mision profética.

#### El combate interior (Jr 15, 10-21)

El tono de esta nueva lamentación se hace más violento Jeremias prescinde de todas las reservas, ya que su corazon está lleno de amargura y de dudas, hasta el punto de que dirige sus reproches contra Dios mismo Se ha podido por ello hablar a proposito de Jr 15, 10-11 15-21 de una crisis de vocacion, se trata precisamente de eso

«¡Ay de mi, madre mia, que me engendraste!» (v 10) La oracion comienza con un grito El profeta llega a maldecir el dia en que nació (cf Job 3, 3-26) Pero, al enfrentarse con su madre el profeta se enfrenta con Dios que lo escogio desde el momento de su concepcion (Jr 1, 5) Esta relacion revela la gravedad de la crisis y todo su alcance en la prosecucion de la mision profética De hecho, se interpela directamente a Dios en Jr 15 11 15-16

Lo que hace sufrir a Jeremias es el hecho de que todos lo rechazan y lo consideran como un hombre de discordias, siendo así que ha sido un buen servidor de Dios y ha intercedido ante el en los momentos de desdicha y de miseria Encontramos entonces en el v 15 la misma llamada que en 12, 3 a una acción rápida de Dios contra los perseguidores del profeta

El v 16 ofrece un tono más tranquilo Jeremias se vuelve hacia el pasado y a la acogida de la palabra de Dios que le sirvio de alimento. Para cumplir su mision se entrego por entero a Dios y vivio solitario (v 17, cf 16, 1-9). Pero a pesar de ese pasado Jeremias no ve ahora más que las consecuencias negativas de su mision en su propia vida la soledad, la persecucion, si se acuerda del origen de esta mision, es para hablar del pasado como si quisiera desprenderse de el El, que habia proclamado que Dios era la fuente de aguas vivas (2, 13), lo acusa ahora de ser como «arroyo engañoso, de agua inconstante» (v 18). El profeta está en el paroxismo de la crisis

La respuesta de Dios es una llamada a la conversion (v 19) Resulta una paradoja ver al profeta invitado a volverse a Dios, cuando su mision consistia en llamar al pueblo rebelde a la conversión El enviado no es mayor que aquellos a los que se le envia Sin embargo Dios mantiene su llamada y espera del profeta que responda con confianza De este modo, Dios le pide una purificacion a quien había convertido en portavoz suyo, porque Dios promete actuar más bien robusteciendo a su enviado que vengándole de sus detractores Este es el sentido del v 20-21 En este

contexto, Dios renueva la promesa que le hizo al enviarle en mision (cf. 1, 8), de modo que se puede hablar de una verdadera renovación de la vocacion profética (cf. Jr. 1, 17-19)

Dios no suprime la cruz que pesa sobre los hombros del profeta, sino que va manifestando progresivamente que forma parte del ministerio profetico.

#### Los gritos del profeta

Jr 17, 14-18 es una suplica que comienza como las oraciones de un enfermo. El texto se articula en torno a la objeción fundamental de los oyentes del profeta. «¿Donde queda la palabra del Señor? ¡Que se cumpla!» (v. 15). La oracion parece entonces hacerse más tranquila, como si el profeta hubiera aceptado entrar en la paciencia de Dios frente a los que se niegan a escuchar la palabra, pero el v. 18 insiste en la llegada del «dia funesto», para confundir a los perseguidores.

El profeta pone a Dios por testigo de que nunca quiso anunciar un «dia funesto», si lo hizo, fue para obedecer a ila imsiori que ile itabiá encargado. Lo ciento es que ila venida de ese dia es inevitable y el profeta pide entonces a Dios que le dé una suerte distinta de sus perseguidores. Si

el v 18 insiste en su castigo, es porque el castigo tiene que sobrevenir para que se cumpla la palabra de Dios (cf Jr 1, 11-12)

Encontramos este mismo acento en otra oracion, la de Jr 18, 19-23. El profeta sufre por el contraste entre el papel que ha representado de intercesor del pueblo ante Dios y la actitud de los oyentes que se convierten en adversarios suyos. Los v. 21-23 son un verdadero grito de maldicion contra sus adversarios, resulta un tanto extraña esta llamada a la venganza de Dios, pero cuando oigamos este grito, no olvidemos que Jeremias no pensaba en una venganza personal, sino en defender a Dios y su palabra. Si el profeta sufre y pronuncia su queja, lo hace para defender su honor intimamente entrelazado con el honor de Dios

## El combate de la fe (Jr 20, 7-18)

Esta ultima «confesion» no constituye una oracion ya hecha, sino que se pueden ver en ella dos fragmentos distintos, puesto que los v 12-13 parecen secundarios El v 12 se encuentra en Jr 11, 20 y no parece primitivo, el v 13 tiene una forma hímnica y rompe la tonalidad del conjunto como si un redactor hubiera querido atenuar la violencia de la oracion

«Me sedujiste, Señor, y me deje seducir» (v 7)

Jeremías acusa a Dios de haber querido aprovecharse de su juventud y de su inexperiencia, o sea, de haberlo seducido como se seduce a una joven (cf Ex 22, 15), haciendole promesas que luego resultan engañosas El lenguaje que se emplea pone la violencia de parte de Dios, pero quiere ser también la del amor decepcionado En

estos momentos, Jeremias no se hacía ilusiones sobre las consecuencias que la mision aceptada podía tener en su vida Con el tiempo, el profeta se ha hecho objeto de burlas continuas para todos. La razon de esta situación se debe a la palabra de Dios de que era portador (v. 8) y que implicaba la denuncia del pecado del pueblo. Volviendo sobre su accion pasada, Jeremias traza un balance negativo Entonces intenta zafarse de la mision divina, pero la voluntad de Dios se apodera de él como un fuego devorador (cf. Jr. 23, 29, 5, 14). Asistimos a un verdadero combate interior entre Jeremias y Dios.

El v 10 nos hace oir el cuchicheo de los adversarios del profeta y de sus amigos, pero el v 11 es un acto de confianza en Dios, unica esperanza del profeta

Por encima de los v 12-13 el v 14 recoge un tema que ya hemos visto el de la maldicion del dia de su nacimiento (cf Jr 15 10) Quizás sorprenda el desánimo del profeta que no solo maldice la fecha en que nacio (Jr 1 5) sino además y sobre todo al hombre que dio la noticia de ese nacimiento a su padre Jeremias constata el fracaso humano de su mision y considera que la mueite habria sido preferible a todo lo que ha padecido. Con este grito de desolacion acaba esta ultima «confesion» sin que venga ninguna respuesta de Dios a restaurar la confianza del

profeta

Más fuerte que sus palabras es el testimonio que da el profeta prosiguiendo la mision que Dios le habia confiado Si exceptuamos el libro de Job no hay ningun libro profetico que recoja con tanta fuerza los gritos de un hombre hundido bajo la carga que Dios le ha impuesto. La unica respuesta que Dios dará a Jeremias a traves de un largo aprendizaje es la que dará más tarde a Pablo «Te basta con mi gracia» (2 Cor 12 9)



Jeremias conducido a prision (segun una biblia de Gerona)

#### VШ

### LA ESPERANZA DE ISRAEL Y LA ALIANZA NUEVA

En el corazón mismo del libro de Jeremías descubrimos como una verdadera joya el libro llamado de la Consolación, en el que se ofrece un mensaje de esperanza para el pueblo de Israel. Es fácil comprender que, en virtud de las circunstancias trágicas que atravesó el pueblo, los oráculos de salvación, tanto aquí como en otros lugares, no sólo se hayan agrupado, sino sobre todo releído y completado. Una de las cuestiones que suscitan estos oráculos, sin que sea la cuestión esencial, es por tanto su vinculación con la predicación real del profeta Jeremías.

En la base de este opúsculo es posible descubrir una serie de oráculos de salvación dirigidos al Israel del norte, que se encontraba bajo el dominio de los asirios desde el año 722. Uno de los criterios para señalar esos oráculos es que se pronuncian para una colectividad a la que se interpela con los nombres de Jacob, Efraín o Israel. De hecho, este criterio tiene que ser utilizado con otros autores, ya que Is 40-55 utiliza a menudo el paralelismo Jacob/Israel (Is 41, 8.14; 43, 1; etc.). Sin embargo, los comentaristas más críticos consideran que Jr 30, 12-15.23-24; 31, 2-6.15-20

constituyen oráculos estrictamente jeremianos.

Si nos preguntamos por la época en que Jeremías pudo vislumbrar una salvación próxima para el Israel del norte. sólo puede tratarse de la época en que reinó Josías, el rey que intentó reconstruir el reino davídico aprovechándose de la debilidad del poder asirio. Esta esperanza no alcanzó más que una realización muy modesta y estos oráculos fueron introducidos con algunos otros en un conjunto que se fue enriqueciendo progresivamente. Un redactor amplió luego las perspectivas de los oráculos jeremianos aplicándolos a Judá y completándolos con promesas que se referían típicamente a Judá, por ejemplo Jr 30, 8, en donde la salvación pasa por el restablecimiento de un David al frente del pueblo que ha vuelto del destierro (comparar con Ez 34, 23). La salvación para Judá se anuncia igualmente en Jr 31, 23.26; se asocia a la de Israel en Jr 30, 3-4 (TM) o también en 33, 14-17, texto que repite a Jr 23, 5-6, pero haciendo una relectura del mismo, ya que en adelante es la ciudad de Jerusalén la que recibe el nombre de «Yavé-nuestra-justicia» (cf. 48, 35).

#### La restauración de Israel

Algunos de los oráculos de salvacion pueden por tanto atribuirse a la primera predicacion del profeta Jeremias Tal es el caso por ejemplo de Jr 30 12-15 oráculo que describe la situacion religiosa de Israel es un pueblo herido al que nada puede curar y del que nadie se preocupa, pues hasta sus amantes lo han olvidado (cf Jr 3 1 termino frecuente en Oseas vgr Os 2 7 9 12) Si Israel se encuentra en ese estado, es que el pueblo ha abandonado a su Dios Pero esa situacion tendrá fin porque Dios será el medico que cure sus llagas (30 17) Dios va a intervenir

Abandonando el tema del hombre herido el oráculo de Jr 31, 2-6 evoca la restauración de Israel imaginándose al pueblo que repite su experiencia original. Rodeado de aquella benevolencia de Dios que lo amparo en el desierto Israel camina hacia su descanso, descubriendo el amor que Dios le tiene. Las imágenes se multiplican para describir esta restauracion, la de la construccion y la del matrimonio. El sitio donde habrá de realizarse esta salvacion se indica claramente las montañas de Samaria y la montaña de Efrain (y. 5-6).

El oráculo de Jr 31, 15-20 traduce el llanto de Raquel la madre ancestral de las tribus de Jose (Manases y Efrain) y de Benjamin (cf. Gn 30, 22-24, 35, 16 s.) A través de esta figura femenina, el profeta indica la situacion del Israel del norte, ya que a partir del v. 16 suscita la esperanza de la vuelta de los hijos de Raquel a su tierra, especialmente la de Efrain que confiesa su pecado y entra asi en un movimiento de conversión. El oráculo acaba con una evocacion del amor de Dios que desborda cariño para con Efrain (cf. Os. 11, 1-3)

A este oráculo que acaba con «oráculo del Señor», expresion frecuente en el libro de Jeremias, podemos añadir por razones temáticas los v 21-22, que repiten el tema del regreso, un tema central ya que los desterrados tienen que recorrer el mismo camino que siguieron al marchar

hacia el destierro (v 21) El v 22 es desconcertante y no resulta tampoco fácil su traduccion

«¿Hasta cuándo estaras indecisa muchacha esquiva?, que el Señor crea de nuevo en el pais,

y la hembra abrazara al varon»

Adoptando primero el estilo de la lamentación, el profeta invita a Israel a buscar a Dios por el buen camino. La expresion «muchacha esquiva» no puede designar más que al Israel del norte como demuestra Jr 3 13 en donde se califica de esquivo a Israel mientras que Judá recibe el calificativo de «perfido» Frente a la actitud poco segura de Israel, la segunda parte del versiculo anuncia una acción de Dios a traves de un vocabulario poco usual en el libro de Jeremias («crear - de nuevo») La expresion es insólita. pero lo que Dios va a crear se indica con una formula todavia más enigmática para nosotros una hembra abraza a un varon Se trata de un proverbio o refrán que utiliza un vocabulario de connotación sexual y que alude a un parto maravilloso. Ese parto debe entenderse de manera simbólica como una respuesta que se le da a Raquel La madre que lloraba a sus hijos dará a luz a un nuevo Israel, la vuelta de los desterrados a su tierra puede compararse con un acto convugal que produce un parto inesperado. Solo la acción de Dios es capaz de producir semejante nacimiento

El texto de Jr 31 21-22 puede por otra parte ponerse en relacion de oposicion con Jr 30, 6 «¿Es que da a luz un varon? ¿Que veo? Todos los varones, como parturientas, las manos a las caderas los rostros demudados y lividos» Aparece en este texto un vocabulario de parto destinado a traducir de manera simbolica la desgracia de Jacob (30 7), una desgracia que ha llegado hasta el punto de que las hembras ya no dan a luz y los hombres si es que quieren suplirlas intentan una accion imposible En Jr 31 22 se da la vuelta a la imagen y la salvacion vendrá por la mujer que dará a luz a un pueblo

#### La esperanza de una alianza nueva

(Jr 31, 31-34)

Con el oráculo de Jr 31 15-22 conviene relacionar el texto más conocido del libro de Jeremias, en el que se

anuncia una alianza nueva (Jr 31, 31-34) Por otro lado cabe preguntar si estos dos pasajes, en una determinada

etapa de la redaccion del libro de la Consolacion, no estarian ligados por la palabra-gancho «nuevo» (31, 22 31) En efecto, Jr 31, 23-26 que concierne a la restauracion de Judá puede considerarse como un complemento añadido por un redactor que sentia que los oráculos anteriores aludian solo al Israel del norte, los v 29-30, que tienen un paralelo en Ez 18, 2, representan tambien un añadido tardio que parece basarse en la obra de Ezequiel Los v 27-28 ofrecen una promesa de ocupacion del pais por larael y por Judá gracias a la accion de Dios, estos versiculos son introducidos como Jr 31, 31 por la expresión «Mirad que llegan dias», lo cual indicaria un esfuerzo redaccional por unir oráculos de diversas epocas

El texto de Jr 31, 31-34 se abre con una afirmación de Dios que promete establecer una alianza nueva con la casa de Israel y la casa de Judá La mencion «y con Judá» es casi ciertamente un detalle añadido por el redactor, seguramente el mismo que introdujo los y 27-28, para quien el termino «Israel» sólo designaba al antiguo reino del norte, lo cual parecia excluir a Judá de la promesa formulada en el texto Poseemos un indicio precioso sobre el carácter tardio de este detalle comparando el v 31 con el v 33, que no habla más que de la «casa de Israel» En realidad. mucho antes del destierro, el termino «Israel» podia designar por si solo al pueblo de las doce tribus con el que Dios habia hecho su alianza Si se preve una alianza nueva, el beneficiario debe seguir siendo el mismo. En este sentido. el contexto del pasaje no puede ser el mismo que el de Jr. 31 15 s, en donde solo se pensaba en el Israel del norte

El v 32 situa la alianza nueva prometida en relacion con la otra que ha quedado abolida, la que se estableció con los padres cuando la salida de Egipto, la alianza en la que Dios habia tomado la iniciativa en la montaña y que comprendia una ley dada por el mismo Dios

Esa antigua alianza ha quedado rota por los israelitas, sin que podamos saber a quien se refiere al pronombre «ellos» del v 32b Se denuncia esa ruptura como unilateral, pues se trata de una alianza de Dios que puede hablar de ella como de «mi alianza» El texto sigue siendo vago y no explica la manera con que se ha hecho la ruptura El final del v 32, que se puede traducir «pero yo tenia que mostrarme como su Baal», subraya que Yave sigue siendo el Baal de Israel La eleccion del verbo «actuar como Baal»

puede ser polémica, ya que el pueblo reconocía en los Baales a sus dioses. El pecado de idolatria constituiria el pecado del pueblo después de su instalacion en el pais y habria provocado la ruptura de la alianza.

Despues de la denuncia de la ruptura, viene en el v 33 una indicacion sobre la novedad de esta alianza "Metere mi ley en su pecho, la escribire en su corazon". La ley como expresión de la voluntad de Dios no ha quedado suprimida, sino que ha sido inscrita en el corazón del hombre por Dios y tiene que permitir un cambio fundamental en su conducta Incorporada a la intimidad del hombre, la ley se impone por si misma Respecto a las afirmaciones del Deuteronomio (cf. Dt. 30, 10-14) que apelaban a la interiorizacion de la ley, la diferencia es evidente, ya que en Jr. 31, 33 el corazon del hombre recibe una capacidad nueva. Esta capacidad dada por Dios tiene que permitir a cada uno servir a Dios y mostrarse fiel

El oráculo prosigue repitiendo la formula de pertenencia mutua «Yo sere su Dios y ellos serán mi pueblo», formula que se verificará en toda su plenitud en el marco de la alianza nueva

El v 34 señala las consecuencias de esta acción de Dios ya no será necesaria la instruccion, porque el conocimiento de Dios se les dará a todos, grandes y pequeños Este conocimiento es en Jeremias un don esencial (2, 8, 4, 22, 5, 4-5, 9, 2 5 23, 22 16, 24, 7, cf Os 2, 20, 4, 16) El versiculo acaba con el anuncio del perdón de los pecados El lugar mismo de esta mencion resulta revelador. Desde el punto de vista humano, la señal de que se ha concedido el perdon divino es precisamente el don de la alianza nueva. y este es el punto de vista en que se coloca el texto. En realidad, desde el punto de vista de Dios, el perdón precede a todo lo demás y se presupone para todo lo que Dios quiere hacer en beneficio de Israel En efecto, no es posible olvidar -como indica Jr 30, 12- que el pecado del pueblo es incurable. Por tanto, Dios tiene que intervenir, va que el pueblo no sabria dar el primer paso

Este oráculo es de una gran originalidad y por eso mismo algunos han dicho que el texto no era de Jeremias La cuestion puede discutirse, pero parece más importante descubrir como este oráculo responde de manera positiva al pesimismo antropológico que se deduce de la lectura de los oráculos en los que Jeremias denuncia el corazón malvado del hombre

#### La esperanza del retorno

Insistiendo en una política de sumision a Babilonia deseoso de hacer frente a la situación concreta de sus oyentes, tanto de los que seguian en Judá como de los que habian marchado al destierro, Jeremias no hablo del regreso al país de los padres. Solamente sus antiguos oráculos sobre la vuelta de los israelitas del norte permitian dar un fundamento a la esperanza de los desterrados en el 597 y en el 587. Pero no ocurria lo mismo con los discipulos del profeta, responsables de la difusion de sus escritos durante el destierro e incluso despues del destierro. En efecto, si Jeremias se habia opuesto al profeta Ananias (Jr 28), fue a proposito de un regreso inminente de los desterrados en el 597. Por consiguiente, quedaba sitio para hablar de una esperanza en el retorno.

En las ediciones del destierro y de despues del destierro en el rollo de Jeremias se le concedio un lugar importante a la vuelta al país, lo cual supone que se preguntaron por la duración del destierro (cf. Jr. 29). Desde el comienzo del opusculo de la Consolacion, esta esperanza figura como algo fundamental y se basa en Dios para su realización (Jr. 30, 3).

Otro oráculo, el de Jr 30 10-11, ofrece tantas afinidades

con los del Deutero-Isaias que se sospecha que el texto tuvo que inspirarse en los oráculos de salvacion del profeta del destierro. Conviene señalar en particular el paralelismo Jacob/Israel el calificativo de «mi siervo» para Jacob. En estas condiciones, el término «Israel» designa en este lugar al pueblo tomado como un todo y no ya al grupo de las tribus del norte. Por otra parte, cuando hablaba al Israel del norte, Jeremias acentuaba más bien la conversion (3, 12, 4, 1) que el regreso

El oráculo de Jr 31, 7-9 presenta tambien algunas afinidades con el Deutero-Isaias, en particular desde el punto de vista del vocabulario Pero si este profeta considera a los desterrados como ciegos (cf. Is 42, 7, 16, 18), la mencion de los ciegos y de los cojos no se encuentra más que en Is 35, 5-6. En este ultimo texto la esperanza recae en una vuelta mas extraordinaria todavia que la que se realizo modestamente a partir del año 538. Lo mismo ocurre con Jr 31, 10-14 que anuncia igualmente el regreso, pero que se situa en la misma perspectiva que el oraculo anterior De este modo, permanece la esperanza del regreso, ya que tiende a una realización mas radical

#### Todavía es posible un porvenir

Ocupando un sitio despues de los oráculos de salvacion, hay dos capitulos que completan el libro de la Consolacion y se incorporan fácilmente a este conjunto

Jr 32 se presenta como un relato y narra una accion de Jeremias a la que alude Jr 37, 12 el profeta compra en Anatot un campo que pertenecia a un primo suyo. El relato antiguo se limita a los v 6-15 y revelan la promesa que se contiene en dicha accion "Todavia se compraran casas y campos y huertos en esta tierra" (32 15). La edicion exilica del libro inserto esta promesa en este lugar dandole una introduccion (v 1-5) y un comentario (v 28-35), que subraya una vez más las causas religiosas que motivaron la destruccion de Jerusalen en el 587. Por su parte, la edicion post-exilica realizo una relectura en la medida en que el porvenir anunciado por el profeta recibio una especie de

desmentido con la caida de la capital de Judá Asi pues, el redactor inserto una oracion del profeta en la que se recuerdan las hazañas de Dios por su pueblo en el pasado (v. 16-25) y en la que se subraya la contradiccion que acabamos de señalar. Sin embargo, los v. 36-44 anuncian la renovacion de todo el pueblo mediante el don de «otro corazon», de manera que el pueblo no se apartara ya de su Dios. Los que habrán de volver al pais son los que estaban en el destierro y. Dios establecera con ellos una alianza eterna (v. 40), expresion que aparece en el libro de Ezequiel (Ez. 16, 60-61, 37,26). En Jr. 32, 44 el pais a donde vuelven los desterrados se limita al pais de Benjamin, los alrededores de Jerusalen y las aldeas de Juda, es decir, al territorio ocupado a la vuelta del destierro (cf. 33, 13).

#### La restauración de Jerusalén

Articulado con Jr 32 y recogiendo varios de los temas ya evocados en otros lugares, el c 33 traza un cuadro de la restauracion de Jerusalen La realizacion de la palabra de Dios se fundamenta aqui en el poder creador del Dios de Israel (33, 2 20 25) La primera parte del texto (v 2-13) traduce la voluntad de Dios de devolver a Jerusalen su estatuto de antaño y de convertirla en una ciudad de paz La segunda parte anuncia la vuelta de la dinastia davidica y la instauracion de sacerdotes levitas para organizar el culto Aqui se asocian por tanto el poder real y el poder sacerdotal, lo mismo que en el profeta Zacarias al regresar del destierro (cf Zac 4, 1-14)

#### Pistas de lectura

- Buscar en el resto del libro las otras palabras de salvacion (por ejemplo, Jr 3, 14-18, 16, 14-15, 23, 7-8), o tambien los oráculos de salvacion dirigidos a personas (cf. 39, 15-18)
- Examinar como el oráculo de Jr 31, 31-34 responde al pesimismo antropologico tan frecuentemente expresado por el profeta (cf. p. 27)
- Buscar en el Nuevo Testamento las referencias o alusiones a la alianza nueva de Jr 31, 31 s (entre otras Lc 22, 20 1 Cor 11, 25, 2 Cor 3, 6, Heb 8, 8-12, etc)



Lamentacion de Jeremias ante Jerusalen (segun una biblia del siglo XIV Milan)

#### IX

# EL VIACRUCIS DEL PROFETA

En el conjunto formado por Jr 26-45 el lector se encuentra con una serie de relatos dispuestos sin orden cronológico. Si dejamos aparte Jr 30-33 que corta este conjunto en dos partes lo cual resulta ya desconcertante el lector puede sentir la tentación de restablecer un orden cronológico a partir de las indicaciones que nos ofrecen las introducciones de cada relato. Partiendo del principio de que es el texto actual el que conviene leer proponemos descubrir un hilo conductor que permita ir más alla del aspecto anecdótico de los relatos para comprender mejor como fue vista la vida de Jeremias por sus discipulos. A nuestro juicio este hilo conductor reside en la oposicion

que encontro continuamente Jeremias durante su ministerio y en la fidelidad del profeta a su mision hasta el punto de poner su vida en peligro por Dios Asistimos pues a un drama en que el profeta tiene que pagar con su propia persona de forma que el mensaje y el mensajero resultan inseparables y Dios se descubre como aquel que sufre a traves del profeta En este sentido se puede hablar de «pasion» del profeta que es igualmente «pasion» de Dios que ve rechazada su palabra transmitida por Jeremias En esta perspectiva no deja de tener sentido que el conjunto constituido por Jr 26-45 comience por el relato de un proceso contra Jeremias

## El profeta ante el tribunal (Jr 26)

A diferencia de Jr 7 que se centra en la palabra del profeta contra el templo Jr 26 indica sobriamente las circunstancias y sobre todo las consecuencias de este discurso en relacion con la persona de Jeremias El texto comienza con una orden de Dios «Asi dice el Señor Ponte en el atrio del templo y di a todos los vecinos de los

pueblos que vienen al templo a adorar al Senor todo lo que yo te mando decir» (v 2) Jeremias tiene entonces que tomar la palabra con ocasion de una liturgia en la que se reunen en Jerusalen gran numero de judios Esta palabra que debe transmitir el profeta está aqui muy resumida sobre todo si eliminamos los elementos que pertenecen a redacciones posteriores «Asi dice el Señor Si no me obedeceis yo tratare a este templo como al de Silo, y esta ciudad sera formula de maldicion para todas las naciones» (v. 4.6.)

Al oir esta palabra, los sacerdotes y los profetas prendieron a Jeremias y le dijeron «Eres reo de muerte» (y 8) Avisados de lo que ocurria, los funcionarios reales acuden al templo y se abre un proceso tras el cual queda libre el profeta (v. 16). En este asunto hav dos grupos que se enfrentan el de los sacerdotes y profetas que acusan a Jeremias y maguinan su muerte, y el de los funcionarios y el pueblo (v. 11.16). Sin embargo, el texto actual sugiere que el pueblo es hostil a Jeremias como indican algunos versiculos (v. 7-8), y el v. 24 da a entender que el pueblo queria la muerte del profeta. No se puede negar la existencia de cierta ambiguedad sobre el papel del pueblo, pero es obra de un redactor que, conociendo lo que luego ocurrio da un juicio bastante negativo sobre el pueblo puesto que si este hubiera escuchado al profeta no habria tenido lugar la destrucción de Jerusalen

La palabra del profeta contra el templo parecio tan dura que se le busco una justificación recurriendo a un texto del profeta Miqueas ejemplo bastante excepcional en el que el texto profetico antiguo sirve de prueba para demostrar que Jeremias es ciertamente el enviado de Dios y que es preciso escuchar su palabra (v. 17-19)

Lo que hubiera podido ser el resultado del proceso que se intento contra Jeremias se ilustra por medio del caso de Urias otro profeta que lanzo el mismo mensaje que el profeta de Anatot, pero que fue ejecutado (v 20-23) Este paralelismo contribuye a subrayar el drama que padecio Jeremias, arriesgando su vida por fidelidad a su mision, aunque se vio protegido por los funcionarios reales que habian apoyado al rey Josias en su reforma

El proceso intentado contra Jeremias plantea una cuestion esencial ¿Ha sido el Dios de Israel el que ha enviado a Jeremias para hablar del templo tal como lo hace? La palabra es tan dura de oir que hace dudar de la autenticidad del envio del profeta por Dios, de ahi la afirmacion de Jeremias frente a sus acusadores «El Señor me envio a profetizar todo lo que habeis oido contra este templo y esta ciudad Porque ciertamente me ha enviado el Señor a vosotros» (26, 12 15) Jeremias declara con energia Dios me ha enviado Esta es su convicción más intima, expresada ya en el relato de su mision (Jr 1 7)

#### La hostilidad de los profetas (Jr 27)

El c 27 se divide fácilmente en tres partes (v 2-11, 12-15, 16-22) La primera parte refiere una accion simbolica del profeta que encaja en su cuello unas coyundas y un yugo El significado de esta accion se explica en el mensaje que el profeta transmite a los enviados de los reyes de Edom, de Moab, de Amon de Tiro y de Sidon que habian venido a Jerusalen convocados por Sedecias Esta reunion tenia sin duda la finalidad de formar una coalicion contra el rey de Babilonia En resumen el profeta declara aceptad el dominio del rey de Babilonia y no escucheis lo que dicen vuestros profetas (v 5-9) Someterse al rey de Babilonia ese es el significado de la accion simbolica

La argumentacion de Jeremias vale la pena que la examinemos el profeta comienza recordando que el Dios en cuyo nombre les habla es el que hizo la tierra con su gran poder y su brazo extendido (v 5) Creador de la tierra Dios tiene poder sobre las naciones y concede todos esos

paises a Nabucodonosor, rey de Babilonia, «mi siervo» (v 6) La fe en el Dios creador implica como consecuencia logica el señorio universal de Dios y fundamenta la sumision de Nabucodonosor como voluntad divina Esta toma de posicion del profeta en el terreno politico tiene asi un fundamento teologico, lo cual no quiere decir que no se articule tambien con una estimacion de la politica internacional

Hablando de esta forma a los enviados de los reyes, Jeremias se situa en oposicion a los profetas adivinos y otros magos que están al servicio de esos reyes y que declaran No sirváis al rey de Babilonia (v. 9)

En la segunda parte del texto (v 12-15) se transmite este mismo mensaje al rey de Judá, Sedecias Jeremias se enfrenta a los profetas judios que pronuncian el mismo mensaje que sus cofrades de los países vecinos

En la tercera parte (v 16-22) Jeremias se dirige a los sacerdotes y a todo el pueblo (TM) para invitarles a que no escuchen las palabras de sus profetas y llega a decirles "Si son profetas y tienen la palabra del Señor que intercedan al Senor para que no se lleven a Babilonia el resto del ajuar del templo» (v 18) En efecto lejos de creer que Nabucodonosor devolveria los utensilos del templo que se llevo en el 597 el profeta anuncia una deportación más

terrible que la primera

La construccion un tanto artificial de este capitulo pone de relieve la oposicion de Jeremias frente a los profetas de su tiempo lo cual no podia menos de acarrearle la hostilidad de los mismos Pasa con la palabra de Jeremias lo mismo que con la palabra de Dios Pero ¿quien es el que pronuncia de verdad la palabra de Dios? ¿Quien es verdaderamente su enviado?

# El altercado con el profeta Ananías (Jr 28)

En el mismo contexto historico que el capitulo anterior muy probablemente en el cuarto año del rey Sedecias (593) asistimos a una oposición irreductible entre dos profetas Ananias y Jeremias En efecto Ananias anuncia no solamente la restitución de los enseres arrebatados al templo en el 597, sino la vuelta de los desterrados con el rey Jeconias aquel mismo año (v 2-4) Jeremias, por el contrario, contradice a este anuncio. La argumentación utilizada puede parecer curiosa el profeta invoca la acción de los profetas que antaño anunciaron la desgracia por causa del pecado del pueblo y se situa decididamente en la linea de esos antiguos profetas. Puesto que Ananias anuncia la vuelta de los desterrados hay que esperar la realización de su palabra para reconocer si es o no un enviado del Señor (v 8-9) Ası, Jeremias no tiene más argumento decisivo que oponer a la palabra de Ananias que su análisis de la situación y su convencimiento de ser un enviado de Dios Por tanto, el profeta Jeremias es modesto y no dispone de luces especiales sobre el porvenir, aquarda de Dios y de la marcha del tiempo un discernimiento basado en el cumplimiento de la palabra

Para apoyar sus afirmaciones el profeta Ananias le quita el yugo que llevaba al cuello Jeremias y lo rompe anunciando que de la misma manera se romperá el yugo que hace pesar Nabucodonosor sobre las naciones (v 10-11) Esta accion simbolica viene a concretar las palabras de Ananias

Como respuesta a la accion de Ananias Dios le declara a Jeremias que sustituira el yugo de madera por otro yugo de hierro, que no podrá romperse y que será un simbolo de que habrá de durar el yugo impuesto por Babilonia (v 12-14)

El altercado termina con el anuncio que hace Jeremias de la muerte inminente de Ananias y con el cumplimiento de esta palabra (v. 15-17). Le toca al lector descubrir quien es el profeta enviado por Dios

Este capitulo que tiene en comun con Jr 27 el simbolismo del yugo ilumina el alcance del debate entre Jeremias y los demás profetas pero, a pesar de los rasgos identicos que hay en ellos, los dos capitulos no tienen exactamente la misma perspectiva

#### La carta a los desterrados (Jr 29)

A primera vista se podria creer que este capitulo toca un tema distinto del que exponen los capitulos precedentes pero un examen más detenido ofrece otra perspectiva Jeremias envia a los desterrados que partieron a Babilonia el año 597 una carta en que les invita a instalarse por un largo periodo en la tierra extranjera (v 4-7) El profeta sigue fiel a su política de sumision a Nabucodonosor y no cree en un cambio rápido de la situación ¿No era eso lo

que intentaba inutilmente hacer que comprendiera el profeta Ananias?

En esta misma carta, Jeremias invita a los desterrados a no confiar en los profetas que hay entre ellos. En nombre de Dios el profeta declara que no han sido enviados por el Señor (v. 8-9 cf. v. 15). Una vez mas Jeremias se enfrenta con los profetas y sigue con su predicacion a pesar de las incomprensiones que suscita. Las perspectivas son las mismas.

Si dejamos aparte los v 16-20, que representan un añadido ausente en la version griega, hemos de unir el v 15 con el v 21 A la objecion de los desterrados «El Señor nos ha nombrado profetas en Babilonia» (v 15), el texto prosigue con un oraculo sobre la suerte de dos judios, Ajab y Sedecias que profetizan en nombre del Señor (v 21-22) Jeremias anuncia que los dos seran entregados al

«rey de Babilonia, que los hara ajusticiar en vuestra presencia» (v. 21)

Como consecuencia de su carta a los desterrados, Jeremias se atrae los reproches de un tal Samayas, un desterrado, que escribe al sacerdote Sofonias que meta en la cárcel al profeta, por haber recomendado a los desterrados que se asienten en Babilonia (v 24-28) Después de que el sacerdote leyo esta carta a Jeremias, este envio otro mensaje a los desterrados anunciándoles la suerte que aguardaba a Samayas y a su familia (v 29-32)

Como vemos por el resumen que acabamos de hacer, está claro el lugar que le corresponde al c 29 en el conjunto Jeremias no cesa de tropezar con la oposicion a su palabra tanto por parte de los desterrados como por parte de los que se quedaron en Jerusalen

#### La obediencia a la palabra (Jr 34)

Despues del opusculo de la Consolacion (Jr 30-33), vuelve la serie de relatos biográficos en Jr 34, donde no se habla ya de la oposicion entre Jeremias y los profetas Sin embargo, vuelve a surgir el tema de la palabra, que es fundamental en el libro de Jeremías

En Jr 34, 1-7, el profeta dirige al rey Sedecias un oraculo invitándole a someterse al rey de Babilonia, en caso contrario, si no obedece a la palabra de Dios, el rey sera capturado En este oráculo, Jeremias ignora la suerte exacta que Nabucodonosor reservará a Sedecias (compárese con el texto de 2 Re 25, 7, Jr 39, 6-7, 52, 10-11) y proclama la misma certidumbre política que expresaba ya Jr 27-28 A pesar de la gravedad de la situación, el rey no escuchara al profeta Es verdad que no hay nada en el texto que sugiera cierta oposición pero el rey no hace caso de la palabra que le transmite Jeremias en nombre de Dios Y esto es lo que cuenta a los ojos del redactor que organiza la serie de relatos

El episodio de la liberación de los esclavos (34, 8-22) ilustra a su manera la falta de fidelidad, no ya a la palabra

del profeta, sino a una decision libremente tomada de liberar a los esclavos, hombres y mujeres, que son realmente hermanos. Apoyándose en Dt. 15, 12-18, los habitantes de Jerusalen, sometidos al asedio de los babilonios, se habian obligado bajo juramento a dejar libres a sus esclavos, pero, una vez pasado el peligro, no respetaron su palabra. El contexto historico está claro poco después de comenzar el asedio (año 588), se decidio liberar a los esclavos para aumentar el numero de defensores de las murallas o reforzar el grupo de combatientes, cuando los babilonios levantaron el sitio para ir a luchar contra las tropas egipcias que venían a auxiliar a los judíos, estos se retractaron de sus promesas, lo cual se considero como un pecado contra Dios (v. 17 s.) y una falta de fidelidad a la palabra dada.

Este episodio es significativo si los judios se muestran incapaces de ser fieles a sus compromisos con Dios, es evidente que tampoco harán mucho caso de las palabras de un profeta enviado por Dios

### Los recabitas o la fidelidad a la palabra

(Jr 35)

Con el c 35 abandonamos el reinado de Sedecias para volver al reinado de Joaquin El episodio que se nos refiere, por lo que podemos deducir, debe situarse a finales del reinado de este monarca, en el momento en que los habitantes del campo acudieron a buscar refugio a Jerusalén huyendo del ejército babilonio (600/599)

El texto recoge un relato antiguo (v 3-11 18-19) que recibió en una época posterior una introduccion (v 1-2) y un comentario revelador (v 12-17) ¿Qué nos enseña este relato? Jeremías convoca al grupo de los recabitas en una sala del templo de Jerusalén y les pide que beban del vino que ha echado en unas copas Los recabitas se niegan a obedecerle invocando su fidelidad a los principios que les impuso su antepasado Jonadab, hijo de Recab En efecto, los recabitas constituyen un grupo cuyo estilo de vida obedece a las reglas esenciales propias de los seminoma-

das y se niegan, por conviccion religiosa, a aceptar las costumbres de la vida ciudadana Fundado hacia el 840 por Jonadab (2 Re 10, 15-24), este grupo profundamente yavista se muestra reaccionario contra la vida de los sedentarios, que supone a su juicio graves peligros para su fe

Al presentar este ejemplo, ni Jeremias ni el redactor quieren proponer a los judios que adopten el estilo de vida de los recabitas, sino más bien ponerlos como modelo de obediencia a la palabra y a las prescripciones de sus antepasados. El texto presenta entonces un contraste partiendo del ejemplo de los recabitas, el profeta reprocha a los judios el incumplimiento de la palabra dada, tal como ponen de relieve los comentarios de los v. 12-17. Así, pues, la desgracia se abatirá sobre los judios, mientras que los recabitas reciben la promesa de que permanecerán en su tierra.

# El rollo quemado por el rey (Jr 36)

Del episodio de los recabitas pasamos sin transicion a un relato que ya hemos evocado, el del rollo escrito por Baruc al dictado de Jeremías y quemado por el rey Joaquin en el año 604. Una vez más, se altera profundamente el orden cronologico, si comparamos entre si los diferentes capítulos que acabamos de leer. Si esto es asi, ¿no se habrá colocado aqui el episodio del rollo para ilustrar la oposicion creciente que iba encontrando el profeta Jeremias? La quema del rollo por el rey significa su negativa a escuchar la palabra de Dios. Se abre una nueva etapa, en la que interviene el propio rey.

Si queremos medir todo el alcance del relato y el efecto que el redactor busca en sus lectores, lo mejor es comparar este episodio con el del descubrimiento del rollo de la ley en el reinado de otro monarca de Judá, Josias (2 Re 22, 3-13) En ambos casos hay un rollo en el centro del relato, en ambos hay también una primera lectura hecha en un caso por Safán (2 Re 22, 8) y en otro por Baruc ante los funcionarios reales (Jr 36, 14-15) Por encima de los rasgos

en comun, la reaccion de los oyentes es completamente distinta Josias, al escuchar las palabras contenidas en el rollo, rasga sus vestiduras (2 Re 22, 11 19) y confiesa a los dignatarios que le rodean «El Señor está enfurecido contra nosotros porque nuestros padres no obedecieron los mandatos de este libro cumpliendo lo prescrito en el» (2 Re 22, 13b) Después de consultar a la profetisa Julda. Josias emprende una serie de medidas para obedecer a las palabras que le han leido (2 Re 23, 4-14). Por el contrario. si algunos funcionarios del rey se conmovieron al escuchar la lectura de Baruc (Jr 36, 16), no ocurre lo mismo con el rev Joaquin y el conjunto de sus dignatarios. El texto insiste «Ni el rey ni sus ministros se asustaron al oir las palabras del libro ni rasgaron sus vestiduras» (Jr 36, 24) La destruccion del rollo por el fuego traduce claramente la negativa del rey a escuchar la palabra de Dios transmitida por Jeremias. Es verdad que la autoridad de Jeremias no podia compararse con la de Moises, cuya figura dominaba el texto del rollo leido al rey Josias y cuyas palabras

constituían una especie de testamento para las generaciones futuras. La desaparición del rollo en el fuego significa de manera simbolica la anulación de todas las palabras del profeta, como si este no hubiera hablado. A esta acción que parece anular toda su predicación, replica Jeremias con el dictado de otro rollo, ya que el rey no puede impedirle que hable.

El texto no nos dice nada de los sentimientos de Jeremias en esta circunstancia, no suelen hacerlo los redacto-

res, poco interesados por la psicologia del profeta. Se puede sospechar por lo menos que para el hombre llamado por Dios a transmitir su palabra, aquel tuvo que ser un momento doloroso. Quizás más que su propio fracaso, Jeremías debio sentir la accion del rey como un fracaso del mismo. Dios. El profeta mide entonces el eco que puede tener la falta de acogida a la palabra de Dios en su propia vida.

#### Jeremías encarcelado (Jr 37)

De una forma extraña, Jr 37, 1 empieza diciéndonos como Sedecias, hijo de Josias, se convirtio en rey despues de Jeconías El texto se presenta así como un comienzo, a pesar de que el lector se ha encontrado ya con el personaje Sedecias en varias ocasiones (27, 12, 34 1-7) Tenemos aqui indudablemente un nuevo indicio que muestra cómo la organizacion de los relatos en el texto actual estuvo precedida de una elaboracion anterior

El v 2 nos ofrece una afirmacion general que los relatos anteriores nos han preparado a escuchar «Ni el rey ni sus ministros ni los terratementes escucharon las palabras que dijo el Señor por medio de Jeremias, profeta» Semejante juicio supone necesariamente cierta distancia respecto a los sucesos y debe permitir al lector captar las causas profundas de la caida de Jerusalén a la que va a asistir Jeremias

Se observará finalmente que, a partir de Jr 37, nos encontramos en presencia de dos narraciones que se han entremezclado. Una de estas narraciones se centra en lo que le ocurrio a Jeremias durante el asedio de Jerusalen (37, 11-16), la otra se interesa sobre todo por el enfrentamiento entre el rey Sedecias y el profeta Jeremias (37 6-10 17-21). Esta distincion que se puede igualmente descubrir con buenos argumentos en Jr 38-39 resulta provechosa pero no tiene que impedir la lectura del texto tal como nos ha ilegado. Sin embargo, se observará que la narracion que opone a Sedecias y a Jeremias hace al rey

de Judá responsable de las desgracias que cayeron sobre la ciudad de Jerusalén, subrayando la debilidad del rey que se muestra incapaz de escuchar la palabra del profeta y de decidir en funcion de ella

Presente en Jerusalén durante el asedio de la ciudad (37, 4), Jeremias asiste al abandono del mismo por el ejército babilonio y quiere salir de la ciudad para dirigirse al pais de Benjamín a arreglar unos asuntos familiares (37, 12). No se nos dice el motivo concreto de esta salida, pero todo hace suponer que el asunto por el que Jeremias desea volver a Anatot es el que indica Jr 32, 6-15 ha compra de un campo a un primo suyo que vivía en su pueblo natal

Pues bien, en el momento de cruzar una de las puertas de la ciudad, Jeremias es detenido por el guardián de la puerta, que le acusa de intentar pasarse a los caldeos (37, 13) Conducido ante los funcionarios reales, que conocen su posicion política, Jeremías es encerrado en un aljibe De manera laconica, el texto acaba con estas palabras "Alli paso mucho tiempo" (v. 16b)

A las preguntas de Sedecias que le interroga y le pregunta que es lo que hay que hacer, Jeremias mantiene una posicion muy firme anunciando por un lado que los babilonios volverian y tomarian Jerusalén (v 6-10) y por otro que el rey caeria en manos del monarca de Babilonia (v 17-21)

#### Se pide la muerte para Jeremías (Jr 38)

En Jr 37, 20, el profeta había declarado a Sedecias que le aguardaba la muerte si volvia a la prisión. La lectura de Jr 38 manifiesta que el verbo-clave del texto es el verbo «morir» (7 veces)

Cuando Jeremías anuncia que morirán todos los que se queden en la ciudad, los funcionarios replican pidiéndole al rey la muerte del profeta (v. 1-6). Quizás resulte extraño que Jeremias pueda seguir hablando mientras está encarcelado, pero esta ligera impresión es un efecto de la doble narración que hemos señalado a propósito de Jr 37.

Abocado a una muerte segura, Jeremias saldrá del aljibe donde estaba encerrado sin poder comer, gracias a la intervención de Ebedmélec el cusita (= etiope) Encontramos aqui de nuevo el texto que se interesa ante todo por la persona del profeta (37, 7-13)

El rey Sedecias que habia apoyado la accion de Ebedmélec, pide una nueva conversacion con Jeremias, durante la cual el profeta le renueva su consejo de rendirse a los oficiales babilonios para poder salvar su vida (v. 14-27), pero este consejo, como los demás, no será escuchado «Y asi quedo Jeremias en el patio de la guardia, hasta el dia de la conquista de Jerusalen» (v. 28a)

El contraste entre la actitud de Sedecias y la de Jeremias es impresionante Mientras que Sedecias, que quiere vivir, camina hacia una muerte segura por no confiar en la palabra de Dios Jeremias, que ha entregado su vida por servir a Dios, saldrá sano y salvo del ataque a Jerusalen Esta paradoja nos invita a recordar aquella otra paradoja evangélica «Si uno quiere salvar su vida, la perderá, pero el que pierda su vida por mi y por la buena noticia, la salvará» (Mc 8 35)

#### La liberación de Jeremías (Jr 39)

Como reconocen todos los comentaristas, este capitulo ofrece una composición bastante especial. La continuación de Jr 38, 28b se encuentra en Jr 39, 3 14 y este corto relato narra la liberación de Jeremias, que recibe de las autoridades babilonias permiso para ir y venir por donde desee

Los v 1-2 resumen la historia del asedio de Jerusalen segun los datos de 2 Re 25, 1-4a (= Jr 52, 4-7a), mientras que los v 4-13 evocan de manera esquemática lo que ocurrio en Jerusalén después de abrirse una brecha en las murallas, abreviando la continuacion del texto de 2 Re 25 (= Jr 52), pero estos versiculos no tienen equivalencia en la version griega

Se observará igualmente que Jr 40, 2-6 ofrece una versión muy distinta de la liberación de Jeremias, en donde

el comandante de la guardia no vacila en dar una interpretacion feológica de la catástrofe que se abatio sobre Judá «El Señor tu Dios, anuncio esta calamidad contra esta ciudad, el Señor lo cumplio y ejecuto lo que habia dicho, porque habiais pecado contra el Señor» (40, 2-3) Curiosa declaracion puesta en labios de un babilonio, pero que subraya mejor de esta forma el significado profundo de los acontecimientos Al lector le toca decidir de la aceptacion o no de esta interpretacion puesta en labios de un extraniero sobre la fe de Israel

Después de recobrar la libertad de movimiento Jeremias acude al lado de Godolias, hijo de Ajicán, puesto por la autoridad babilonia al frente de las ciudades de Judá El profeta espera vivir entonces tranquilo en el pais de sus padres, pero no será asi

### El asesinato de Godolías (Jr 40, 6-41, 18)

En torno a Godolias se lleva a cabo la agrupacion de todos los que se habian quedado en el pais y de los que

habian buscado refugio en los pueblos cercanos (40, 6 11) La política de Godolias, identica a la que había apoyado Jeremías antes del asedio de Jerusalén, se define con claridad «No temáis someteros a los caldeos, habitad en el pais, obedeced al rey de Babilonia y os irá bien» (40, 9), pero no todos lo aceptan, entre ellos Ismael, que decide matar a Godolias (41, 13) Este Ismael, impulsado por Baalis rey de los amonitas, es de estirpe real (41, 1) e intenta hacerse con el mando y la realeza, lo cual explica su captura de las princesas reales confiadas a la custodia de Godolias (41 10 cf 2 Sm 16 20-22)

Despues del asesinato de Godolias, Ismael decide dejar

Mispá llevándose a todos los que se encontraban alli pero es alcanzado por Juan un oficial del ejército, que le obliga a huir a Amon abandonando a todos sus prisioneros. Al no querer volver a Mispá por miedo a una reaccion de los babilonios, el grupo de fugitivos bajo las órdenes de Juan penso en dirigirse hacia. Egipto

El nombre de Jeremias no se menciona en todo este asunto pero todo hace creer que el profeta figuraba entre las personas capturadas por Ismael en Mispá y liberadas por Juan

### La marcha para Egipto o la última desobediencia (Jr 42-43, 7)

Cuando pensaron en marcharse a Egipto, Juan y el grupo de sus acompañantes decidieron consultar a Jeremias para saber que conducta adoptar, comprometiendose a actuar segun la palabra que el Señor comunicara al profeta. En esta ocasion se subrava con fuerza la gravedad de este compromiso, recordando el relato anterior, el que se referia a la liberación de los esclavos (34, 8-22) Este relato tiene mayor peso todavia por el hecho de que el grupo que se formo en torno a Juan es considerado como el «resto de Juda» (42, 2 15 19, 43, 5, cf 40 11 15), de manera que la actitud que va a tomar ese «resto» adquiere un carácter decisivo ¿Va a obedecer a la voz de Dios o no? Al cabo de diez días, Jeremias transmite la palabra con que Dios les responde y que puede resumirse de este modo no hay que temer al rey de Babilonia, sino que pueden permanecer tranquilamente en el país, si se deciden a marchar a Egipto, la desgracia les acompañará y no encontrarán más que la muerte. A pesar de esta advertencia tan clara y solemne, el grupo decide marcharse a Egipto, con lo que «el resto de Judá» sigue desobedeciendo a Dios. Por ultima vez, Jeremias choca con esta negativa a escuchar la voz de Dios e incluso se ve acusado de mentiroso (43, 2), como si no fuera realmente un profeta de Dios De este modo, el enviado del Señor experimenta una vez más el fracaso de su mision. Jeremias, seguido de su fiel Baruc, se ve obligado entonces a partir hacia Egipto en donde perdemos prácticamente sus huellas

Este es el viacrucis del profeta que supo hasta el final ser fiel a su mision de transmitir la palabra divina y que hasta el fin sufrio la experiencia del rechazo de esta palabra por parte de sus oyentes Esta fidelidad de Jeremias es la fidelidad encarnada de Dios en este mundo Más aun, el profeta es «aquel que experimenta la pasion de Dios en si mismo de tal manera que se ve afectado por ella en su propia existencia» (J Hempel) En la persona del profeta Dios se reviste de «la forma del hombre» y anuncia la venida de Otro más grande que todos los demás profetas que llegará hasta la muerte en la cruz (Fip 2, 8)

#### Pistas de lectura

- ¿Qué concepcion del profeta se puede descubrir a través de estos relatos? ¿Hay varias concepciones? Comparar, por ejemplo Jr 26 5 y Jr 26, 12 15
- Señalar la oposicion entre Jeremias y los demás profetas ¿Como es posible distinguir a un profeta enviado por Dios? Leer Dt 18, 14-22 ¿nos ofrece este texto una respuesta a la cuestion?
- Comparar lo que dice Jr 27-29 sobre los profetas con Jr 23, 9-40 (opusculo sobre los profetas)
- ¿Que pensar de la actitud política de Jeremias frente a Babilonia? ¿En que se basa su juicio en este terreno?

#### X

### LOS ORACULOS CONTRA LAS NACIONES (Jr 46-51)

Segun una práctica que encontramos tambien en otras colecciones proféticas el libro de Jeremias nos ofrece una serie impresionante de oráculos contra las naciones (Jr 46-51) con una introducción general que se encuentra en Jr 25 15-38 segun el texto hebreo que es el que suelen seguir nuestras traducciones Frente a esta colección de oráculos la primera reaccion es de rechazo ¿Que pueden decirnos hoy esos textos tan alejados de nosotros en una perspectiva a la vez geográfica e histórica? Pero de hecho esos oráculos son esenciales para una debida comprension de la profecia biblica Efectivamente no podemos olvidar que la mision confiada por Dios a Jeremias es la de ser profeta para las naciones (1 5) y que los discipulos del profeta lo consideran como «establecido sobre las naciones y sobre los reinos» (1 10) Si el profeta habla ante todo a Judá/Israel en nombre de Dios no puede hacerlo más que en un contexto político en donde las naciones representan un papel decisivo del que no puede escapar el reino de Judá En este sentido Jeremias está de acuerdo con toda la tradicion profética que desde Amos concede un lugar importante a los oráculos contra las naciones segun el testimonio de las colecciones proféticas

Esta primera observacion sigue siendo insuficiente para comprender todo el alcance político y teologico de los

oraculos contra las naciones Hay una conviccion que atraviesa todos estos oraculos el señorio del Dios de Israel el Dios que ha escogido al profeta como su portavoz no se limita solamente al pueblo elegido, sino que se extiende a todas las naciones va que ese Dios es el senor de la historia segun una perspectiva teologica. De este hecho no seria honesto concluir que los profetas tuvieran la mision de anunciar a los demás pueblos al Dios de Israel para traerlos al culto de este Dios. De su mision formaba parte reafirmar la fe de Israel en el poder de su Dios en la historia poder que se ejercio en favor de Israel en el momento de la salida de Egipto pero poder que se ejercia igualmente y sin limitación alguna en la historia era algo que el pueblo tenia que experimentar cuando por causa de su infidelidad a Dios, se veia sometido a las naciones Estas se convertian durante algun tiempo en instrumentos para ejecutar el juicio de Dios sobre su pueblo. De esta forma Dios actua en el corazon de la historia y en virtud misma de su elección Israel tenja que reconocer esta acción de Dios pasando a traves de los acontecimientos historicos incluso los más dolorosos. Los oráculos contra las naciones proceden de este convencimiento del profeta arraigado en la vision de un Dios cuya accion va mucho más allá de los limites de Israel

Los oráculos contra las naciones deben comprenderse por tanto dentro de la perspectiva de las relaciones historicas entre Juda/Israel y las naciones El uso de estos oráculos es antiguo y Jeremias no hace más que reanudarlo Las naciones que oprimen a Israel están tambien sometidas a Dios los oráculos contra las naciones lo significan ante Israel que tiene que escucharlos como oráculos de salvacion para el mismo Y puesto que esas naciones no desaparecen por completo aun cuando esten sometidas al juicio divino como el propio Israel los oráculos que las

conciernen siguen teniendo un valor y por eso mismo son releidos por el pueblo de Dios Por tanto no será extraño descubrir en ellos numerosos anadidos para adaptarlos a una situacion historica que sigue evolucionando Por eso mismo resulta muy dificil pronunciarse sobre la autenticidad jeremiana de todos estos oráculos Se puede confesar por lo menos que los oráculos contra Babilonia (Jr 50-51) no son del profeta pero incluso los demás han sufrido numerosos retoques

#### La copa de aguardiente (Jr 25, 15-38)

El profeta recibe de Dios la orden de hacer beber a las naciones una copa llena de aguardiente que provoca la borrachera de los pueblos a los que es enviado (25 15-17) Esta accion simboliza el juicio que Dios va a establecer sobre las naciones Egipto Filistea Moab Amon Edom Tiro Sidon los arabes Elam todos los reyes del norte todos los reinos que hay en la superficie de la tierra (25 19-26) El juicio de Dios tiene asi un alcance universal para los discipulos del profeta que recogieron y juntaron todos los oraculos de la misma indole

La lista de pueblos no coincide exactamente con los nombres de las naciones en la serie de oráculos ni siquiera con el orden de presentacion tanto en el texto hebreo como en el texto griego sino que tiene la finalidad de subrayar el señorio universal de Dios Esta afirmacion teologica estaba fuertemente presente en los oráculos del profeta e iba acompañada de la afirmacion del poder creador de Dios (cf Jr 27 5) pero tenia que compaginarse con la realidad del poder político con la voluntad de expansion de los reinos con las rivalidades que llevan consigo las querras y su cortejo de desolacion Israel se vio metido en

ese torbellino y opto por una solución política que acabaria fracasando En este punto no fueron escuchadas las llamadas de Jeremias. Son posibles dos niveles de lectura, o bien se describe el juego político de las naciones y se lo explica por razones puramente humanas o bien se relaciona ese juego politico en el que está inscrita la libertad de los pueblos con Dios como señor de la historia lo cual no puede menos de resultar extraño e incluso de escandalizar al lector moderno poco acostumbrado a reconocer que no hay nada que se escape de las manos de Dios y que incluso Dios tiene un plan en la historia que para nada suprime nuestra libertad. De esta manera, el señorio universal de Dios (cf. Job 12, 14-25) es el trasfondo necesario del juicio sobre las naciones que se extravian por los caminos del orgullo y de la violencia. La embriaquez de las naciones y de sus jefes intenta traducir ese aspecto desordenado e inexplicable de la historia de los pueblos y de los reinos El texto biblico nos obliga a reflexionar ¿cuál es entonces la finalidad ultima de la historia del mundo? ¿no ha muerto Cristo para reconciliarnos a todos en Dios?

#### Los oráculos: una lectura geográfica

La lectura de los oráculos contra las naciones puede hacerse desde diversos puntos de vista aqui señalaremos solamente algunas de las pistas posibles. La primera consiste en emprender una lectura geográfica. Por medio de un mapa que ofrezca una vision de conjunto del Proximo Oriente y senale las ciudades principales el lector podrá

observar cuáles son las naciones afectadas por los oráculos y su mayor o menor proximidad respecto al pueblo de Judá sin olvidar al antiguo reino de Israel Al sur, es fácil descubrir la situacion de Egipto asi como la del territorio filisteo al este los reinos de Moab Amon y Edom al otro lado del mar Muerto En el norte el oráculo sobre Da-

masco (49, 23-27) cita las ciudades de Jamat y Arpad más allá del marco geográfico del antiguo reino arameo de Damasco Situada al norte de Alepo Arpad representa el punto más septentrional La mencion de Cadar (Jr 49, 28) es más oscura es el nombre de una tribu arabe que junto con otros grupos (los *«habitantes de Jazor»*, expresion para designar a los árabes) habitaba en Arabia del norte, estas tribus suplantaron a los edomitas, que se vieron

obligados a ocupar la parte meridional del territorio de Juda de ahi la violencia de los oraculos contra Edom en la biblia Elam raramente citado en los textos biblicos (cf. Ez 32 24-25) es un país situado al este de Babilonia capital del imperio que sometio a Jerusalen el 587, cuyo emplazamiento debe buscarse en el curso inferior del Eufrates (cf. mapa de p. 62)

#### Una lectura histórica

La lectura geográfica puede prolongarse con una lectura historica, que evidentemente es más dificil de realizar Asi, Egipto es objeto de dos oráculos (Jr 46, 2-26) uno se refiere a los esfuerzos inutiles del faraon por ir a socorrer a Asırıa (46, 2-12), el v 2 nos da una indicación cronologica v considera que el oráculo alude a la batalla junto a Carquemis, donde Nabucodonosor obtuvo la victoria en el 605 contra los asirios y sus aliados egipcios. Sin embargo, no se puede olvidar que en el 609 el faraon Necao II habia ido ya a socorrer a Asırıa y habia sufrido un fracaso Sea de ello lo que fuere, el profeta describe con ironia el orgullo de Egipto, que se cree invencible y el pánico que se apodera de los más valientes de sus soldados cerca del Eufrates El segundo oráculo (46, 13-24) evoca una campaña de Nabucodonosor en Egipto. Se puede discutir la fecha de esta intervención, ya que tanto en el 601 como en el 568 el soberano babilonio intento sin exito la conquista de Egipto. Sea cual fuere la fecha de estos oráculos, es más interesante advertir que el profeta no se muestra favorable a Egipto y que el mismo lo dice con claridad Efectivamente, la salvacion no puede venir de ese reino

pero no escucharan a Jeremias y se empeñarán en seguir una politica filo-egipcia. Por tanto, resulta paradojico ver al profeta obligado a marchar a este pais, aunque ni el ni sus discipulos creyeron nunca en un papel positivo de Egipto en el futuro. La edicion post-exilica del libro llega incluso a declarar que el castigo caera sobre todo el que «resida en Egipto» (Jr 24, 8), es decir, sobre los que se desterraron al país de donde había huido Moises en otros tiempos

Otro ejemplo, el pais de los filisteos que sirve de avanzadilla a Egipto es invadido por los enemigos que vienen del norte no puede tratarse mas que de las tropas babilonias mandadas por Nabucodonosor Por la *Cronica babilonia* sabemos que Nabucodonosor se apodero de Ascalon el año 603, pero no fue esta la unica incursion del invasor en territorio filisteo. El oraculo sobre los filisteos tuvo lugar *«antes que el faraon derrotara a Gaza»* (47, 1) esto ocurrio en el 601. Estas indicaciones son bastante raras y algunos oraculos son mas dificiles de situar desde el punto de vista historico. Es lo que ocurre con el oraculo contra Edom (Jr 49, 7-22) que podria ser una copia de Abd 1-9 en algunos versiculos.

#### Una lectura religiosa

Si la lectura historica puede a menudo resultar decepcionante, es más fructuosa sin duda la lectura religiosa de los oráculos. Una pregunta podria servir de pauta en la lectura ¿que reproches se hacen contra las naciones? Asi, en el oráculo contra Amon (49, 1-6) se acusa a este pueblo de haber ocupado el territorio tribal de Gad (v 1), acaparando de este modo de forma ilegitima un territorio dado por Dios a Israel El oraculo contra Moab denuncia el orgullo de esta nacion (48 29-30) Más frecuente es el reproche que se les hace a las naciones de poner con-

fianza en sus dioses, un reproche paradojico que solo se comprende situandose en el punto de vista de Israel, que no puede poner su confianza mas que en su Dios. En los oraculos esta presente muchas veces la critica contra los dioses incapaces de salvar. Así, a Moab se le anuncia que Camos (el dios principal de los moabitas) «marchara al destierro con sus sacerdotes y dignatarios» (48, 7). Lo mismo se dice de Malcom, el dios de los amonitas, que tambien tendra que marchar al destierro (49, 3). Y que ironía encierra el oraculo contra Egipto, cuando pregunta «¿Por que esta tendido tu buey Apis y no se levanta? Porque el Señor lo derribo poderosamente tropezo y

cayo» (46, 15-16) el buey Apis, símbolo del poder, manifestacion del dios *Ptah*, adorado en Menfis, se ve derribado en tierra. En Jr 50, 2, el primer oráculo contra Babilonia anuncia la caida de la ciudad y el derrumbamiento de las estatuas divinas, *Bel* y *Marduk*, lo cual nos recuerda el oraculo de ls 46, 1, en donde las estatuas divinas de los templos de Babilonia son cargadas en unos carros y llevadas al destierro. Esta critica de los dioses va destinada a poner de manifiesto el poder del Dios de Israel que se extiende a todos los pueblos. Solo el Dios de Israel tiene un plan que realiza en la historia (cf. Jr 49, 20)

#### Palabras de salvación para las naciones

En el curso de esta lectura de los oraculos contra las naciones no podemos menos de descubrir ciertas palabras de salvacion para algunas de ellas. Hay cuatro textos que anuncian explicitamente una salvacion futura para Egipto, Moab, Amon y Elam

- Jr 46, 26b «Despues (Egipto) sera habitado como antaño –oraculo del Señor» (TM)
- Jr 48, 47 «Al cabo de los años, cambiare la suerte de Moab -oraculo del Señor»
- Jr 49, 6 «Despues cambiare la suerte de Amon -oraculo del Señor» (TM)
- Jr 49, 39 «Al cabo de los años cambiare la suerte de Elam -oraculo del Señor»

Estas palabras de salvacion plantean algunas cuestiones. En primer lugar, la primera y la tercera no se encuentran en la version griega y, si se admite que esta version suele presentar un estado anterior del libro de Jeremias, hay que admitir que estas cuatro palabras no fueron redactadas por el mismo autor. Entonces, se insertaron primero las palabras sobre Moab y sobre Elam, y mas tarde las que se refieren a Egipto y a Amon. La comparacion de las formulas empleadas demuestra por otro lado que no son idénticos los versiculos, los tres ultimos tienen en comun la expresion "cambiar la suerte", que supone una nueva condicion política, el primero y el tercero empiezan por "despues", una formula bastante vaga de introduccion Por tanto nos encontramos en presencia de unos añadidos hechos en varias ocasiones.

En segundo lugar, ¿por que estas cuatro naciones, y no las otras, gozan de la promesa de salvacion? La respuesta que se puede proponer es la siguiente esas palabras, redactadas a lo largo del período posterior al destierro. deben comprenderse en un contexto más amplio, el de la representacion ideal de la tierra de Israel, que tiene que abarcar en el futuro el territorio de algunos pueblos. De este modo. Egipto que goza de una palabra de salvación nunca fue reivindicado por los israelitas y este pais se encuentra fuera de las fronteras de Israel En esta perspectiva, no conviene olvidar que en ciertas colecciones profeticas encontramos anuncios de salvación para Egipto (Is 19, 15-22, Ez 29, 13-16), la palabra de Jr 46, 26b no resulta demasiado sorprendente a pesar de su formulación original La observacion que acabamos de hacer para Egipto vale tambien para Elam, un país muy alejado de las fronteras de Israel (49, 39)

Al contrario, si el territorio filisteo no recibe ninguna palabra de salvacion, es que ese territorio tiene que ser ocupado en el futuro por Israel, pretension que vemos formulada en Sof 2. 4-7 y Zac 9. 7b

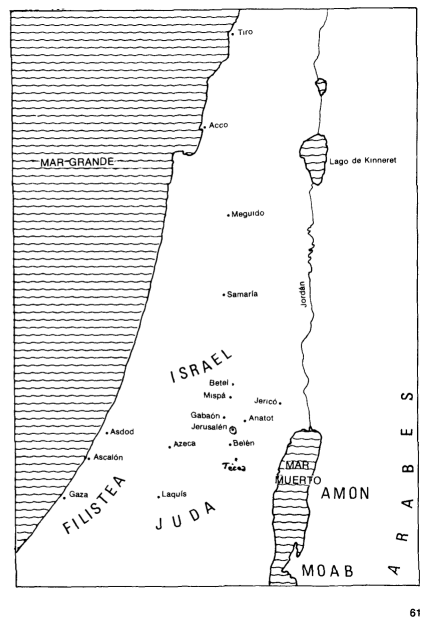
El caso de Moab y de Amon plantea un problema más delicado, pues si se examina la historia pasada de las relaciones entre estas dos naciones e israel/Juda cabe pensar en su inclusion en una representación ideal del país de Israel Sin embargo, algunos textos biblicos como Ez 47, 19 no consideran como territorio propio de Israel más que el oeste del Jordan cuyo curso sirve de frontera Es sin duda esta concepción la que explica las palabras de Jr 48, 47 y 49 6

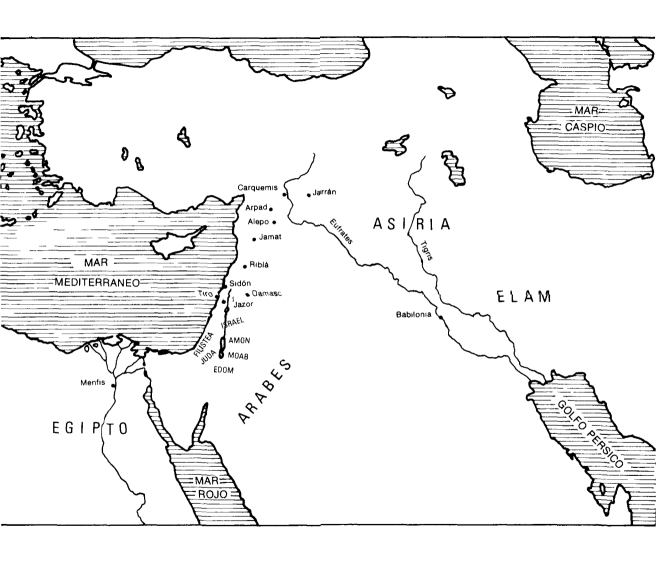
Las promesas de salvacion para ciertas naciones tienen en cuenta una representacion ideal del país de Israel que no es ni historica ni escatologica. Estamos en presencia de una vision de futuro elaborada en la epoca persa sobre la extension maxima de la tierra de Israel Esta vision que plantea la cuestion de las relaciones entre Israel y las naciones, mantiene la voluntad de Dios de salvar a todos los pueblos



Lapidacion de Jeremias (segun una biblia de san Luis Asis)







#### **BIBLIOGRAFIA**

Aparte los comentarios generales a la Sagrada Escritura o al Antiguo Testamento, disponemos en castellano de algunas obras recientes sobre Jeremias

L Alonso Schokel-J L Sicre Diaz **Profetas, I.** Cristiandad, Madrid 1980, 396-653 (sin perderse en cuestiones tecnicas, esta al dia de las ultimas investigaciones y resultara muy util al lector)

K Westermann, Comentario al profeta Jeremias. (col "Actualidad biblica") Fax Madrid 1972 (mas atento a la explicación directa del texto que a las cuestiones exegeticas e historicas que plantea)

A Gelin, **Jeremias.** Athenas, Murcia (presentacion sugestiva del profeta Gelin ha traducido su libro para la Bible de Jerusalem)

J M Caballero, Análisis de ambientacion de los textos de Jeremias. Aldecoa, Burgos 1971

Hace ya algunos años que se estan realizando estudios muy importantes sobre el libro de Jeremias tanto por obra de autores ingleses (W. L. Holladay) como sobre todo de exegetas alemanes (W. Thiel, H.

Weippert, K F Pohlmann, I Meyer, F D Hubmann) En Francia han publicado tambien obras interesantes H Cazelles (relaciones entre Jeremias y el Deuteronomio ambientacion historica), A Aeschiamnn, G M Behler (aspectos pastorales) y el autor judío A Neher P M Bogaert ha editado el libro en colaboracion Le livre de Jeremie, le prophete et son milieu; les oracles et leur transmission. Leuven 1981 (se trata de una obra muy tecnica que recoge articulos en frances ingles y aleman basados en las comunicaciones hechas en las Jornadas biblicas de Lovaina de 1980)

Para quienes se interesen por la lectura de la biblia en los Santos Padres, vale la pena señalar por lo menos las homilias pronunciadas por Origenes en Cesarea por el año 242

Los dibujos que ilustran este numero fueron hechos por Marie Odile Laluque, los mapas se deben a Rene Guillemot

#### **CONTENIDO**

Jeremias es el profeta del Antiguo Testamento que mas atrae las simpatias de los enstianos Es que su fidelidad a la mision recibida y sus sufrimientos lo han convertido en una figura del profeta Jesus

Jacques BRIEND, profesor en el Instituto Catolico de Paris, nos introduce con maestria y precision, en este cuaderno, en el conjunto del libro de Jeremias siguiendo un itinerario original

| Introducción: Jeremias, el hombre y el profeta   | 5  |
|--------------------------------------------------|----|
| I. Jeremías y la historia de su tiempo           | •  |
| II. El libro de Jeremías                         | 14 |
| III. La traducción griega del libro de Jeremías  | 18 |
| IV. La misión de Jeremías (Jr 1, 4-19)           | 21 |
| V. La predicación del profeta Jeremías (Jr 2-20) | 25 |
| VI. Acciones y visiones                          | 35 |
| VII. Las «confesiones» de Jeremías               | 39 |
| VIII. La esperanza de Israel y la alianza nueva  | 43 |
| IX. El viacrucis del profeta                     | 48 |
| X. Los oráculos contra las naciones (Jr 46-51)   | 50 |